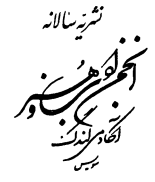
اهم مجب باید اجراحدی را انکار نمایند وارباب نمزرامخت م دارند . حضرت بهآرانه

> خوشههانی از خرمنادسب وهنر ۱۲

ا دب وهنرا ران در قرن بیتم





«انجمن ادب و هنر» در سال ۱۳۶۸ شمسی در آکادمی لندگ (سویس) تأسیس شده و برای توسعه، ترویج و اعتلاء زبان پارسی و شناسایی و تقدیر از مواریث فرهنگی و هنرهای اصیل ایرانی میکوشد.

انجمن سعی دارد نقش مؤثّر جامعهٔ بهائی ایران را در پیشبرد و توسعه و تعالی ادب و فرهنگ آن سرزمین و نیز قدر و منزلت آثار ادبی و هنری بهائیان ایرانی را که تا کنون ناشناخته مانده است، به جامعهٔ غیر بهائی ایرانی بشناساند.

«انجمن ادب و هنر» برای نشر آثار ادبا، شعرا و هنرمندان بهائی تلاش میکند و به خلاقیّت و نوآوری و پرورش و شکوفایی قریحهها و استعدادهای ادبی و هنری آنان در حد مقدور کمک مینماید.

خیوشههائی از خیرمن ادب و هنر شامل متن سخنرانی هایی است که توسط ادبا و محققان بهائی در مجامع سالانهٔ انجمن در لندگ ارائه می شود. به این مجموعه به تناسب، آثار دیگری از سخنوران و نویسندگان بهائی اضافه می گردد.

نقل مطالب این مجموعه با ذکر مأخذ آزاد است.

\* مطالب و نظريّات مندرج در مقالات معرّف آراء نويسندگان آنها است.

خوشه هائی از خرمن ادب و هنر (۱۲)

«دورهٔ ادب و هنر ایران در قرن بیستم»

نشریّهٔ انجمن ادب و هنر \_ آکادمی لندگ (سویس)

ناشر: مؤسّسهٔ عصر جدید \_ دارمشتات \_ آلمان

خوشنویسی الواح صدر مجموعه: امان الله موقن

صفحه آرائی: مهندس حسین طاهرزاده

چاپ اوّل \_ یکهزار نسخه

پاپ اوّل \_ یکهزار نسخه

شابک: ۴ \_ ۱۳۸۰ شمسی \_ ۲۰۰۱ میلادی

شابک: ۴ \_ ۱ - ۲۲۲ \_ ۲۰۲۹ \_ ۳

## فهرست مندرجات

| =   |               |                                               |
|-----|---------------|-----------------------------------------------|
|     |               | ۱ ـ بخشی از آثار مقدّسهٔ بهائی                |
| 9   |               | در مورد ایران و آیندهٔ این سرزمین             |
|     |               | ۲-گشایش دورهٔ ادب و فرهنگ ایران در قرن بیستم، |
| 11  | شاپور راسخ    | با نگاهی به این دوره                          |
|     |               | ۲_ پژوهش و پژوهشگران ادبیّات و تاریخ          |
| 71  | حشمت مؤيّد    | از قزوینی تاکدکنی (۱)                         |
|     |               | ۵_ پژوهش و پژوهشگران ادبیّات و تاریخ          |
| ٣٣  | حشمت مؤيّد    | از قزوینی تاکدکنی (۲)                         |
| ۵۵  | شاپور راسخ    | ۳ ـ شعرای سنّتگرای ایران در قرن بیستم         |
| ۸۱  | يدالله رؤيايي | ۷_ مُدرنیسم و نو آوری در شعر فارسی            |
|     |               | ۸_ مقدّمهای بر شعر بهائیان ایران              |
| 46  | حشمت مؤيّد    | در نخستین سدهٔ تاریخ بهائی                    |
| 110 | فرزانه ميلانى | ٩ ـ طاهره قرّة العين پيشرو آزادى زِنان        |
| ٧٢٧ | فرزانه ميلانى | ۱۰ ـ تبعید بلبل مادینه از سرزمین گُل و بلبل   |
|     |               | ۱۱ ـ داستاننویسی و                            |
| 144 | فريدون وهمن   | داستاننویسان ایران در قرن بیستم               |
| 198 | شاپور راسخ    | ۱۲ ـ فارسی زبان نیای <i>ش</i>                 |
|     |               | ۱۳ ـ دیانت بهائی و نهضت مشروطیّت ایران        |
| 777 | م. يزداني     | از خلال الواح حضرت عبدالبهاء                  |
| 149 | شاپور راسخ    | ۱۴_ سخنان پایانی                              |
| 104 |               | <b>۱۵</b> ـ آشنایی با نویسندگان               |
|     |               | ۱ <u>۹ ـ</u> نشریّات انجمن ادب و هنر          |

روى جلد: قلَّهٔ دماوند

پشت جلد: آرامگاه حافظ شیراز

## ييشكفتار

## په نام څداوند چان و څرد

قرن بیستم برای کشور ما قرنی پر حادثه و سرنوشت ساز بود. سال های آغازین این قرن مصادف با نهضت مشروطیّت ایران و سپس تغییر سلسلهٔ سلطنتی و تحوّلات شدید سیاسی و اجتماعی بود، و این تحوّلات در ادب و هنر ایران نیز اثرات خود را باقی گذارد. در این قرن، ایران هرچه بیشتر درهای خود را بسوی غرب گشود تا بتواند با بهره گیری از مظاهر صنعتی و اقتصادی آن به پیشرفت و توسعه ای که آرزوی روشنفکران و دولتمردان او بود برسد. توفیق یا شکست در رسیدن به این آرزواز بحثهای مهم و پر حرارت سال های اخیر است و در اینجا قصد نداریم به آن بپردازیم. امّا از اشاره به یک نکته گزیری نیست و آن اینکه بیش از یک قرن تماس با غرب بر فرهنگ و ادب و هنر ایران تأثیر فراوان گذارد و آن را در حدّی و سیع از آنچه در قرن نوزده و دورهٔ قاجار بود متمایز ساخت. سوای آن باید قرن گذشته را بدون تردید یکی از پر ثمر ترین و فعّال ترین دوره های خلق آثار ادبی و هنری و پژوهشی در ایران بشمار آورد. در این قرن نثر فارسی دستخوش تحوّلی دلنشین شد، و داستان نویسی چه به صورت داستان های کو تاه و در این ورن نثر فارسی دستخوش تحوّلی دلنشین شد، و داستان نویسی چه به صورت داستان نویسی یا رمان های بلند جزئی از ادبیّات مورد توجّه عامّهٔ مردم قرار گرفت. به پیروی از سبک داستان نویسی یا رمان های بلند جزئی از ادبیّات مورد توجّه عامّهٔ مردم قرار گرفت. به پیروی از سبک داستان نویسی یا رمان های بلند جزئی از ادبیّات مورد توجّه عامّهٔ مردم قرار گرفت. به پیروی از سبک داستان نویسی

#### خوشههایی از خرمن ادب و هنر (۱۲)

غربی، موضوع داستانها از زندگانی و سرگذشت مردم کوچه و خیابان سرچشمه گرفت، و داستان دستابزاری برای بیان نابسامانیهای اجتماعی- مخصوصاً رنج زنان- مفاسد سیاسی، و دیگر ابتلائات حامعه شد.

در زمینهٔ نظم اگرچه شاهکارهایی به پایه و مایهٔ آثار جاودان شاعران قرنهای گذشته بوجود نیامد، امّا آثاری ماندنی و زیبا خلق شد. از آن گذشته شعر نو پا به عرصهٔ وجود گذاشت، تحوّل و رشد یافت و برای همیشه جای خود را در ادب فارسی باز کرد.گاه می توان زیباترین تراوشهای اندیشه و معنی را در قالب زبانی خوش تراش و زیبا به آنچه شعر نوش می نامند یافت. همین تحوّل و پیشرفت را در زمینههای موسیقی، فیلم، تآتر، معماری، هنرهای دستی، روزنامه نویسی و غیره می توان دید.

کوشش برگزارکنندگان مجمع آن بود تا در مدّت کوتاه ۵ روز که مدعوّین دور هم بودند مظاهر گوناگون فرهنگ ایران در قرن بیستم در حدّی وسیع مورد بررسی قرار گیرد. امّا این کار آسان نبود. بزرگترین مشکل، یافتن افراد آگاه در زمینه های گوناگون بود که اگر هم یافت می شدند به علّتی که برای ما قابل درک بود از حضور در مجمع عذر می خواستند. شاید همین دلیل بود که موجب شد نتوانیم مقالات چند تن از سخنرانان فاضلی که در زمینهٔ تاریخ، و فیلم و سینما در جلسات مجمع سخنرانی نمودند در این مجموعه بیاوریم.

با این همه، سخنرانیهای تحقیقی و ارزندهای که ارائه شد میتواند آئینهای گویا از برخی مظاهر فرهنگ ایران در قرن بیستم باشد:

استاد حشمت مؤیّد در دو سخنرانی خود به بحث در کیفیّت پژوهش در تاریخ و فرهنگ ایران در قرن بیستم پرداخت و بررسی دقیقی در این زمینه در مقالهٔ «پژوهش و پژوهشگران ادبیّات و تاریخ از قزوینی تاکدکنی» ارائه داد.

استاد در سخنرانی دیگر خود «مقدّمهای بر شعر بهائیان در نخستین سدهٔ تاریخ بهائی» به معرّفی سخنسرایان بهائی در زمینهٔ نظم پرداخت. آوردن این مقاله یکی هم به آن دلیل است که این افراد در جامعهٔ ایران به کلّی ناشناس ماندهاند و حتّیٰ اگر از آثارشان در رسانه های عمومی نقل شود از ذکر نامشان پرهیز میگردد. به همین دلیل امیدواریم صاحبنظران چاپ مقالهای را در مورد برخی از سخنوران بهائی در این مجموعه بر ما روا دارند.

دکتر شاپور راسخ در مقالهای به معرّفی شاعران سنّتگرای این قرن پرداخته و سبکهای آنان را مورد بررسی قرار داده است.

مقالهٔ دیگر دکتر راسخ زیر عنوان «فارسی زبان نیایش» به بررسی توانایی زبان شیرین فارسی در این زمینه میپردازد و نمونههای شیوای نیایش و مناجات را به فارسی در آثار عرفانی و دینی ایران نشان میدهد.

یدالله رؤیایی شاعر نوسرا در بحثی جالب با عنوان «مدرنیسم و نو آوری در شعر فارسی»، آنچه که

شعر نو را نو میکند بیان می دارد، به معرّفی ماهیّت شعر نو و تفاوتهای آن با شعر سنتی می پر دازد.

خانم دکتر فرزانه میلانی دو مقالهٔ خود را به وضع زنان در ایران و جنبشهای تساوی طلبی، و تلاش بانوان برای به دست آوردن حقوق مساوی با مردان اختصاص داده است که با شرح حال و زندگی شاعرهٔ نام آور بابی طاهرهٔ قرّة العین شروع می شود و نگاهی نیز به نفی و تبعید زن از دامنهٔ ادبیّات فارسی دارد. دکتر فریدون وهمن در مقالهٔ خود ادبیات داستانی ایران را از جمالزاده تا امروز مورد بررسی قرار

ظهور داستان کو تاه و دستاوردهای نویسندگان ایران را در این زمینه مورد بحث قرار می دهد. در این مقاله همچنین رسالتی که جامعه برای نویسندگان قائل است، مشکلات سانسور، ناکامی های نثر داستانی فارسی بررسی شده و سرانجام شرح حال مختصری از برخی از نویسندگان امروز ایران آورده شده

داده است. این مقاله ضمن اشاره به تاریخچهٔ روشنگرایی و تحوّلات فکری و روشنفکری در ایران،

است. بخشی از این مقاله به نویسندگان زن ایران اختصاص دارد. م. یزدانی به بحث در نقش جامعهٔ بهائی در انقلاب مشروطیّت ایران پرداخته و در این زمینه به آثار

حضرت عبدالبهاء توجّه داشته است. جامعهٔ بهائی که خود را به حقّ از پیشروترین نهضتهای ترقی خواهی در ایران می داند در آغاز نهضت مشروطه با آن همراهی نشان می داد. ولی پس از آنکه کار به کشمکش ها و اختلافات و جنگها و قتل ها و توطئه های سیاسی کشید و در جبین کشتی مشروطه نور رستگاری دیده نشد، افراد جامعه به توصیهٔ حضرت عبدالبهاء از هر نوع دخالتی در آن نهضت، چه مثبت و چه منفی، خودداری کردند. این سیاست موجب گردید که بهائیان هم از سوی مشروطه طلبان و هم از سوی گروه مستبدین متّهم به همکاری با طرف مقابل گردند، و در سالهای بعد به بی علاقگی به سرنوشت ایران متّهم شوند. این مقاله به بررسی چنین ادّعاها نیز پرداخته و سرچشمهٔ آن را به دست داده

مجلّد حاضر نمی تواند ادّعاکند که معرّف کاملی از ادب و فرهنگ ایران در قرن بیستم است ولی از این امتیاز برخوردار است که نخستین نشریّه و نخستین گام در این راه است. به این امید که فرهنگ و ادب غنی و زیبای ایران در قرن حاضر دنبالهٔ دستاوردهای قرن پیش را بگیرد، آن را به نیکوترین وجه ادامه دهد، و در فرهنگ جهانی به جایگاه والایی که شایستهٔ آن است برسد.

هیئت اجرائی انجمن ادب و هنر

# ىبز ما مۇخۇل مېمىسىلېن

برماه تامان سەنۇ خواكىزار كۆرەپ ت يىغام آسەلمۇت بنگاه جاود رنى بىت بىدار شوبىي ارشو ر برور د کار زرگوار حالنجمهٔ فسنه احم شده و گروهم هداشتان گشته که رحان کو شند نالز بار کر محتبثت بهره به بار کر د بهت که و توکه کا ن همدار به ن مرزو بوم راچ ن تو زجي را لا نايد

# برخى زانا رحضرت عبالهها ، دربارهٔ ایران

- مُستقبل بران درنهایت شکوه وعطنت و بزرگواری زیرا مُوطن جال مُبارک بهت

- جميع اقاليم عالم توجّه ونظر جسترام برايران خواهن دمود ويقين بدانيد كه چنان ترقى نمايد كه جمع اعاظم و داناً يان عالم حيران ما ننت.

- اگرنفسی مُوّفق مرآن کردد که خدمتی مبعالم نب بی علی خصوص مران نماید سسرور سروران است وعزیز تزین نرزگان .

- بهائیان ایران رامی پرستند، نه بهن حضمیزنند، شانظر بیم کنسید. - ای باران ُمژده باد شارا که ایران به برتونجشش خداوند مهربان ترقی عظیم نما مدوحته اینجیم محردد مبلکه اُمید چندن ست که درآمیت ده غبطه روی زمین گرد د و نفحیرمث کین ایران خاورو نام امه آن

\_ برحنید ایران درمین ؤ ول الاس کمئی مست ولیا بین مرحلیم عاقبت اهل بران راست ور

- عجب دانند ایران را رومشن نیوده و درانظارعمومی عالم مخته م نماید وایران حنیان سرخ نايد كەمھسۇد ۋىمىنبۇلاشرق وغرب كردد .

ناپدار محسوُد و معتببُو طاشرق و عرب کردد . - اُسیدواریم که از مرای ایران سب بی هراهم آید که سبب راحت و اطینها نُهوم گردد . عد وانصاف بهمیان آید جور واعتساف نماند . ما را دراُمورسیاسی مدخلی ند بخیر عوم خوامیم و ترقی مبهور و به عالم آداب اخلاق ایران خدمت می نیم شبعی روز میکوشیم که خدا مکیئروج جدیدی درجسم ایران مدمد تا مکیئة و خارق العاده در سبنید ایرا فی ایرانیان جلوه ماید ...

# گشایش دورهٔ ادب و فرهنگ ایران در قرن بیستم، با نگاهی به این دوره

شاپور راسخ

دوستان ارجمند وگرامي،

با شادی و سربلندی مقدم شما عزیزان را به دوازدهمین دورهٔ انجمن ادب و هنر خوش آمد و تهنیت میگویم و برای این انجمن که علیٰرغم دشواریهای بسیار توانست چنین مجمع شکوهمندی را برای تجلیل فرهنگ و ادب و هنر ایران در قرن بیستم بیاراید، توفیقی شایسته آرزو دارم.

مقدّمهای بر مطالعهٔ فرهنگ و ادب و هنر ایران در یک قرن تمام عرضه کردن کار آسانی نیست و از این رو امیدوارم که دوستان دانشور صاحب نظر نارسایی های این گفتار مقدّماتی را به دیدهٔ اغماض خواهند نگریست زیرا هر آنچه گفته شود حکم آن را دارد که از دریایی ژرف و بی کرانه به قدر کوزهای آب برداشته شود که به قول شاعر قسمت یک روزهای بیش نتواند بود.

اعتقاد این بنده بر آن است که قرن بیستم یکی از متلاطم ترین، پرچالش ترین و در عین حال بارور ترین ادوار تاریخ فرهنگی ایران تلقی تواند شد زیرا در همین قرن بود که تغییراتی بس انقلابی در ادب و شعر و هنر این سرزمین دیرین روی داد که همانند آن در گذشته کمتر دیده شده بود. برای آنکه در این زمینه سخن به اجمال گفته شود باید عرض کنم که به گمان بنده پانزده دسته عوامل در این تحوّلات دگرگون ساز مدخلیّت داشته است:

اقل: آشنایی اجمالی، و در مواردی سطحی و ناقص، ایرانیان با دموکراسی و آزادی فردی و دیگر حقوق بشری به دنبال جنبش مشروطیّت آغاز این قرن.

دَوَم: آشنایی با تمدّن مغرب زمین، نه فقط از نظر فنّی (فنون نظامی و صنایع مختلف خصوصاً) و علمی که البتّه آهسته و تدریجی بود، بلکه همچنین با جنبههای ادبی و فرهنگی این تمدّن و اقتباس بیش و کم موفّق مدنیّت جدید خصوصاً از جهات صوری و ظاهری.

#### خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۱۲)

سقم: نفوذ افکار سوسیالیستی در ذهن بخشی از روشنفکران ایرانی به دنبال انقلاب ۱۹۱۷ روسیّه و متعاقبات آن.

**چهارم: ق**وّتگرفتن ناسیونالیسم یا هویّت ملّی ایرانی خاصّه در عهد رضا شاه و آشنایی بیش از پیش مردم این دیار با میراث فرهنگی ایران قبل از اسلام به یاری محقّقان غربی و ایرانی.

پنجم: مشارکت زنان در مبارزات مشروطیّت و پس از آن دست یافتن آنان به حقوق اجتماعی خود خصوصاً پس از رفع حجاب در زمان رضا شاه (۱۳۱۴ هش) و نیروگرفتن جمعیّتها و سازمانهای زنان در عصر محمّد رضا شاه پهلوی.

ششم: انتظام یافتن تشکیلات اداری و نظامی کشور از سال ۱۳۰۴ هش به بعد که بسیاری از اصحاب شعر و ادب و هنر در خدمت آن در آمدند و چنانکه به موقع خود خواهیم گفت مجموعهٔ وسیعی از اصطلاحات، مفاهیم، مضامین و جهتگیریهای فکری را این تجربهٔ اداری وارد ادب فارسی اعمّ از شعر و نثر کرد.

هفتم:گسترش سوادکه بر اثر اجرای برنامههای پیکار با بیسوادی در زمان محمّد رضا شاه و دورهٔ جمهوری اسلامی قسمت مهمّی از جمعیّت را، حتّیٰ در روستاها قادر به خواندن و نوشتن کرد.

هشتم: بعد از ورود صنعت چاپ، نخست در زمان عبّاس میرزا و بعد در عهد ناصرالدّین شاه، توسعه و رواج روزنامه و روزنامهنویسی و مطبوعات دیگر و بعداً وسائل نوین ارتباطات جمعی (رادیو و تلویزیون)که تأثیر بارزی در شعر و نثر و ادب و حتّیٰ زبان محاورهٔ مردم کرد.

نهم: تأسیس مدارس ابتدائی و متوسطه به اسلوب جدید و بعد برقراری دانشکده ها و دانشگاه ها از دکتر دورهٔ پهلوی که مسلّماً در ترویج ادب و هنر اثر نمایان داشته چنانکه نسل جوان محقّقان ادب از دکتر خانلری و دکتر یارشاطر گرفته تا دکتر زرّین کوب و دکتر شفیعی کدکنی در دامن دانشکده های ادبیّات ایران پرورش یافته اند و دانشکده ای چون هنرهای زیبای طهران محلّ پرورش بسیاری از هنرمندان بنام ما در رشته های مختلف بوده است.

دهم: ضعف و ناپیدایی نقش دربار و دستگاه بزرگان در حمایت از ادبا و هنرمندان. بعد از فتحعلی شاه و تا حدودی ناصرالدین شاه، انجمنهای ادبی و بنیادهای دولتی سعی کردندکه جای حامیان گذشتهٔ شعر و ادب و هنر را تا حدّی پر کنند معذالک شعرا و ادبا اگر شغلی خاصّ برای امرار معاش نداشتند مشکل می توانستند از ثمرات ذهن و طبع خلّاق خود ار تزاق کنند.

یازدهم: با وجود مشارکت بعضی از روحانیون در انقلاب مشروطیّت در حالیکه جمع دیگری از این گروه چون شیخ فضل الله نوری به مخالفت سرسخت آن روی کردند عصر پهلوی متمایل به عرفی کردن جامعه و خنثی کردن آثار مذهب بود معذلک بازگشت به سلطهٔ روحانیّون در بیست و اندی سال اخیر و

۱- تأسیس دانشگاه طهران در ۱۳۱۲ هش روی داد.

استقرار حکومت جمهوری اسلامی عامل مهم دیگری در تحوّل فرهنگی بوده و هست.

دوازدهم: هرچند می توان در وسعت و عمق و تأثیر قالب مادّی مشهود زندگی که بر اثر ورود ماشین و تکنیکهای جدید تحوّل عمده یافته بود تأمّل و تردید کرد (مثلاً قبول آهنگ حرکت اتومبیل و ترن و طیّاره بجای کاروان شتر و اسب و قاطر، پذیرش تلگراف و شیوهٔ تلگراف نویسی حتّی در مراسلات عادی بجای نامههای مبسوط پر تعارف و مجاملهٔ قدیم) امّا لا اقلّ تأثیر سطحی آن را باید انکارنا پذیر شمرد.

سیزدهم: عامل مهم دیگر تحوّلاتِ فرهنگی عبارت بود از آشنایی و آزمودگی ایرانیان در عرصهٔ توسعهٔ اقتصادی بر اساس برنامه ریزی های عمرانی (از حدود ۱۳۲۷ هش) و بسط و قوّت یافتن طبقات متوسّط شهری و پیدا شدن قشر کارگردان و کار فرمای (انتروپرنور) صنعتی، سوق مشتاقانهٔ مردم به سوی تحصیل ثروت و کسب رفاه که از جمله بازار گسترده ای برای هنرهای تزیینی و تجملی بوجود آورد.

چهاردهم: تعددو تکثر قشرهای جامعه و در نتیجه تنوع روز افزون سلیقهها از جهت زیبایی شناسی و چندگونگی مکتبهای ادبی و هنری به صورت همزمان که از جمله مشخصات عمدهٔ قرن مورد بحث خصوصاً در نیمهٔ دوّم آن است. این تنوّع است که موجب می شود شعر سنتی در کنار شعر نو، نقّاشی قهوه خانه ای در کنار نقّاشی های اکسپرسیونیست، موسیقی محلّی در کنار موزیک کلاسیک غربی متقاضیانی داشته باشند و در نتیجه هریک به راهٔ خود ضمن همزیستی با بقیّه ادامه دهند.

پانزدهم: بحث از عوامل تحوّلات فرهنگی قرن بیستم کامل نمی شود مگر آنکه در پایان اشارتی به پدیدار شدن آئین جدید بابی - بهائی کنیم که در نیمهٔ قرن نوزدهم بوجود آمد و علیٰ رغم تضییقات شدید، یک جامعهٔ دینی مستحکم در ایران و چند کشور منطقه برپا کرد و بعد از اوائل قرن حاضر خصوصاً در نیمهٔ دوّم آن گسترشی جهانی به دست آورد و بی گمان در ایران تأثیری ژرف و وسیع در سیر به سوی مدرنیته یا تجدد باقی نهاد آئینی که پلی میان شرق و غرب، میان تمدّن مادّی و معنویّت، میان تجدّد و حفظ ارزشهای فرهنگی دیرینه، میان ملیّت و جهان نگری، میان فردگرایی و محبّت و خدمت به جمع برپا کرده است.

از نظر سیاسی هم قرن ما بسیار پر جنب و جوش بوده، قرنی که شاهد برچیده شدن سلطنت قاجار در ربع نخستین خود بود و افزون از پنجاه سال در زیر سلطهٔ خاندان پهلوی بسر برد و سرانجام در بیست و اندی سال اخیر در تحت استیلای حکومت جمهوری اسلامی درآمد.

گفتیم که ایران در قرن مورد بحث با تمدّن جدید اروپایی آشنا شد و این بخصوص از دورهٔ ناصرالدین شاه بود که با اعزام دانشجویان به اروپا به دنبال گروهایی که در زمان ولایت عهدی عبّاس میرزا و در دورهٔ محمّد شاه قاجار به خارج گسیل شده بودند و تأسیس دارالفنون (۱۲۶۸ هق) و دعوت معلّمان خارجی و برقراری مدارس اروپایی و امریکایی در چند نقطهٔ کشور و عزیمت ایرانیان به سیر و سیاحت در سایر کشورها و آغاز نهضت ترجمهٔ آثار غربی تماس با دنیای باختری تحکیم شد. نهضت

بابی با آنکه در دورهٔ محمّد شاه و ناصرالدّین شاه و پس از آن دو شدیداً از جانب دولتیان و روحانیّون مسلمان سرکوبی شد معذلک توانست در ارکان جامعهٔ آن روز ایران و در نظام متحجّر ملّایان زلزلهای افکند و راهی برای بیداری ایرانیان از خواب غفلت ژرف دیرینه بازکند. جنبش مشروطیّت، رهایی مردم را از زنجیرهای اسارت گذشته تسهیل و تسریع کرد و به تأثیر این عوامل و دیگر عواملی که مجملاً بدانها اشارت رفت دگرگونی چشمگیری در شعر و ادب و هنر ایران بوجود آمد که باگذشت زمان و بسط بی سابقهٔ روابط فرهنگی با دیگر سرزمینها و درمواردی با تشویق و حمایت اولیاء امور و نبوغ و دهاء خود اصحاب ادب و هنر و فرهنگ ایرانی نضج و قوّت حاصل کرده است.

دربارهٔ ادبیّات ایران تنها باید به اجمال اشاره شود که ظهور مشروطیّت موجب تغییرات مهمّی در نثر و شعر فارسی شد و در نثر بسیاری از انواع ادبی که سابقاً در ایران ناشناخته بود یا توسعه ای نداشت مانند: رمان نویسی، نگارش داستانهای کوتاه یا نوول، نمایشنامه نویسی، تصنیف و ترانه سازی، تحریر قصّه برای کودکان رونق خاص پیدا کرد و با پیدایی و گسترش روزنامه نگاری، نثر فارسی که از اواخر قرن دوازدهم هجری قمری روی به سادگی و روانی آورده و از تصنّع و تکلّف گذشته رهایی یافته بود به زبان محاوره که قابل فهم و پسند عامّهٔ مردم باشد نزدیک شد. ضرورت ترجمه از زبان های غربی نیز احتیاج به یک نثر ساده و روشن را تقویت کرد چنانکه توجّه به ادبیّات کودکان که از پیش کسوتان آن جبّار با غچه بان و بعدها صمد بهرنگی، نادر ابراهیمی، عبّاس یمینی شریف، هوشنگ مرادی کرمانی و دیگران بودند آین نیاز را فزونی بخشید.

در اینجاذ کری مختصر از رمان بمورد است که به صور گونا گون چون آموزشی، تاریخی و اجتماعی در حدود ایّام پس از جنگ بین المللی اوّل در ایران پدیدار شد" و در گذشته نمایندگانی چون خسرو کرمانشاهی، شیخ موسیٰ کبودر آهنگی، میرزا حسن بدیع، صنعتی زاده کرمانی، مشفق کاظمی، عبّاس خلیلی و نظائر آنان داشت و در دورهٔ اخیر در آثار کسانی چون رحیم زادهٔ صفوی، زین العابدین مؤتمن، محمّد حجازی، سعید نفیسی، محمّد مسعود، جهانگیر جلیلی، علی دشتی، صادق هدایت و در عصر تازه تر در کارهای محمود دولت آبادی، هوشنگ گلشیری، تقی مدرّسی، جمال میر صادقی، بهرام صادقی، اسمعیل فصیح، گلی ترقی، علی محمّد افغانی و بسیاری دیگر که نام و مجمل نوشتههایشان در سه جلد کتاب صد سال داستان نویسی ایران به قلم حسین میر عابدینی آمده است تجلّی یافت، <sup>3</sup> مبحثی که یقین دارم دوست دانشمند فرزانه ام آقای دکتر فریدون و همن حقّ آن را ادا خواهند کرد.

۲- ر. ک. کتاب بنفشهٔ حجازی: ادتیات کودکان و نوجوانان، سال ۱۳۷۴. در همین مورد مقالهٔ مبسوطی هم در دائرة المعارف ایرانیکا (جلد مربوط به حرف: C) آمده است.

۳-هر چند استاد ذبیحالله صفا در بحث از نثر دورهٔ صفوی به برخی داستانهای رمان مانندگذشته اشاره میکند.

۴- محمّد حقوقی در جلد اوّل مروری بر تاریخ ادب و ادبیّات امروز ایران (نشر اوّل، ج۱، ۱۳۷۷) پانزده تن از این نویسندگان را نام می برد و معرّفی می کند.

#### گشایش دورهٔ ادب و فرهنگ...

نوشتن داستان کو تاه عامل دیگری در ساده کردن زبان بود هنری که با نام آورانی چون: سیّد محمّد علی جمالزاده، صنعتی زاده و امثالهما شروع شد و با محمّد حجازی، علی دشتی، سعید نفیسی، صادق هدایت و بعداً بزرگ علوی، صادق چوبک، ابراهیم گلستان، م. ا. به آذین، تقی مدرّسی، بهرام صادقی، جلال آل احمد، علی محمّد افغانی، سیمین دانشور و بسیار نویسندگان ارزشمند دیگر تا زمان حاضر ادامه یافت.

امّا شعر فارسی که به یک اعتبارگل سر سبد ادبیّات ایران است بعد از بازگشت ادبی به سبکهای خراسانی، عراقی و ترک شیوهٔ پیچیده و باریک بین نکته پرداز هندی در دورهٔ نخستین حکومت قاجار، با حلول مشروطیّت به دورهٔ جدیدی وارد شد که از آن به تجدّد و نو آوری ادبی تعبیر شده است و خوشبختانه در همین مجمع سخنورانی دربارهٔ تحوّلات شعر اعمّ از سنّتگرا و نو پرداز صحبت خواهند کرد و راه درازی را که این طفل یک شبه رفته است ارائه خواهند فرمود.

شاعران عمدهٔ قرن مورد بحث را مؤلّف از صباتا نیما و از نیماتا روزگار ما چنین صورت داده است (بعد از قرن سیزدهم هجری قمری): بهار، ادیب الممالک، عارف قزوینی، ابوالقاسم لاهوتی، ادیب پیشاوری، وحید دستگردی، میرزادهٔ عشقی، ایرج میرزا و نظام وفاکه گویندگان عصر تجدّد خوانده شده اند.

شاعران تازه تر در میان معاصران علاوه بر بهار و لاهو تی از دیدگاه این مؤلّف عبار تند از: یحییٰ ریحان، محمّد فرّخی یزدی، محمّد حسین شهریار، امیری فیروزکوهی، پروین اعتصامی، غلامعلی رعدی و بالاخره نیماکه نمایندهٔ شعر نو است.

مرحوم آرین پور فرصت آن را نیافت که به شاعران معتبر دیگری که در شمار معاصران ما هستند و در صف مقدّم جای دارند چه از نسل اوّل و چه از نسل دوّم بیندیشد نظیر: رشید یاسمی، لطفعلی صور تگر، مهدی حمیدی شیرازی، پژمان بختیاری، حبیب یغمایی، صادق سرمد، محمّد علی افراشته، غلامرضا روحانی، رهی معیّری، پرویز خانلری، ابوالحسن ورزی، هوشنگ ابتهاج، فریدون تولّلی، علی اشتری، فریدون مشیری، سیمین بهبهانی، شفیعی کدکنی، فروغ فرّخزاد، ژاله اصفهانی، یزدان بخش قهرمان که مجمل احوال و نمونهٔ آثار شان در کتاب ممتّع شعری که زندگی است آمده است. ٥

فهرست کردن شاعران نو پرداز بس دشوار است چون این فهرست را هنوز حدّی نهائی نیست آقای یدالله رؤیایی که خود از نام آوران شعرنو هستند حتماً به آثار نیما یوشیج، احمد شاملو، مهدی اخوان ثالث، فروغ فرّخزاد، سیاوش کسرایی، سهراب سپهری و عدّهای دیگر اشاره خواهند کرد، کسانی که محمّد حقوقی دو جلد مبسوط کتاب شعرنو از آغاز تا امروز را به آنان اختصاص داده آ و مقدّمهٔ مفید و

۵-گردآوری به اهتمام سعید نیاز کرمانی، نشر ۱۳۷۶.

۶- سالهای ۱۳۷۴ و ۱۳۷۷، نشر طهران و نیز ر.ک. **هزار و یک شعر** (گزارش شعرنو ایران طیّ ۹۰ سال) از محمّد علی سپانلو.

مبسوطی را در تشریح شعرنو بر آن افزوده است.

از رشته های مهم هنری که احیاء و توسعهٔ خود را مدیون دورهٔ صد سالهٔ اخیر است فنّ موسیقی است که در آن کسانی چون میرزا عبدالله (۱۲۶۱–۱۳۳۷ هق) و کلنل علینقی وزیری نخست به جمع آوری و تنظیم و ثبت میراث موسیقی کلاسیک ایران ۷ یعنی دستگاه های دوازده گانهٔ آن پرداختند و بعد با تأسیس مدارس موسیقی و تربیت موسیقی دانان جوان به ترویج این هنر بزرگ و برانگیختن خلاقیت های چشمگیر در این زمینه توفیق تام یافتند که حتی مقاومت و مخالفت حکومت اسلامی ایران از سالهای اولیّه (۱۹۷۹) به بعد نتوانست این جریان مهم هنری را از حرکت باز دارد. بازگشت به موسیقی اصیل ایران و تشویق مردان خوانندهٔ کلاسیک چون محمّد رضا شجریان و دیگران، شاهد صادقی بر تغییر طرز فکر و نگاه اولیای امور در ایران امروز است.

ناگفته نباید نهاد که نفوذ موسیقی غربی در ایران از نیمهٔ دوّم قرن نوزدهم آغاز شد امّا در قرن بیستم بود که برخی از سازهای موسیقی غربی مانند و یولون و پیانو به موسیقی ایرانی راه پیداکرد و مورد استفاده واقع شد و حتّیٰ برخی از ایرانیان در تحصیل موسیقی کلاسیک باختر زمین در معاهد هنری آن دیار به مرتبتی از ترقی رسیدند که به عنوان رهبر، ارکسترهای بین المللی را هدایت کردند که نمونهٔ بارز آنان: بیژن خادم میثاق و پیش از ایشان: پرویز محمود و فرهاد مشکوة بوده و هستند.

چون سخن از حفظ و جمع میراثهای کهن هنری – ادبی رفت باید یاد آور شوم که هم از عصر پهلوی کوششی بسزا در این زمینه آغاز شد که مظاهر فرهنگ عامّهٔ ایران از قصّه و ترانه و مثل و متل و غیر آن را جمع آوری و نگاهداری کنند و نیز انجمن آثار ملّی اهتمامی خاصّ به حفاظت و ترمیم ابنیهٔ تاریخی و مقابر و مراقد شعرا و علما و حکما مبذول داشت^ و در خدمات باستان شناسی غالباً به مدد کار شناسان خارجی توفیق شایانی به دست آمد که نتائج آن را در بیستون و شوش و تخت جمشید و دیگر عرصههای کاوش و حفّاری می توان مشاهده کرد.

از جمله کسانی که همّت بر جمع آوری فولکلور ایران از جمله افسانهها و قصّههای روستایی،

٧-در سالهاي اخير كتب متعدّد دربارهٔ تاريخ موسيقي ايران تحرير شده از جمله:

<sup>•</sup> مردان موسيقى سنّتى و نوين ايران؛ حبيبالله نصيرى فر؛ ۴ جلد.

<sup>•</sup> نام نامهٔ موسیقی ایران زمین؛ مهدی ستایشگر.

<sup>•</sup> تاريخ موسيقي ايران و موسيقي نظري؛ روحالله خالقي.

<sup>•</sup> چند فرهنگ موسیقی ایرانی؛ از جمله اثری به همین عنوان از بهروز وجدانی و مهدی ستایشگر.

و نيز رجوع شود به:

<sup>•</sup> حسن مشحون، تاريخ موسيقي ايران و موسيقي مذهبي ايران.

<sup>•</sup> محمّد تقى مسعو ديّه؛ موسيقى مذهبي ايران، موسيقى تعزيه؛ ١٣٤٧.

<sup>•</sup> ساسان سبنتا؛ چشمانداز موسیقی ایران.

۸- تأسیس انجمن آثار ملّی در سال ۱۳۰۱ هش بود. افتتاح آرامگاه فردوسی در ۱۳۱۳ هش، از آن سعدی در ۱۳۳۱ ه ش، و از آن بوعلی سینا در ۱۳۳۳ هش روی داد.

فهلویّات و ترانه های تودهٔ مردم کردند این نامها را باید یاد کرد: امیر قلی امینی، کوهی کرمانی، صبحی مهتدی، ابوالقاسم انجوی شیرازی. حتّیٰ صادق هدایت نیز از جمله در زمینهٔ قصّه های فولکلوریک کار کرده است. ۹

چون دوران رضا شاه دوران تقویت احساسات ملّی و ایرانستایی بود شناخت زبانهای قدیم و ترجمهٔ آثار اوستایی و پهلوی از جمله به همّت استاد پورداود و شاگردان و دستیارانش مرسوم شد و محققان ایرانی چون حسن پیرنیا تاریخ و تمدّن ایران باستان را به ایرانیان باز شناساندند و بیگمان نقشی سودمند در ساختن و نیرومند کردن وجدان یا هویّت ملّی ایفا کردند. از جمله اقدامات رضا شاه در عهد خود تجلیل و تعظیم خاطرهٔ فردوسی بود که حماسههای ملّی قدیم ایران را به سلک شعر کشیده بود لذا دولت کنگرهای بینالمللی از خاورشناسان بدین منظور ترتیب داد ٔ و بنای مجلّل یادگاری به نام فردوسی گشایش یافت. ضمناً با تأسیس فرهنگستان کوششی در پاکیزه کردن زبان فارسی از لغات عربی و اصطلاحات بیگانهٔ دیگر معمول افتاد و هرچند در این کار بسیار زیاده روی شد امّا لا اقل آشنایی ایرانیان را با فرهنگ پرمایهٔ گذشتهٔ خود آسان کرد.

از هنرهای مهم دیگر باید از نقاشی یاد کرد که محمّد خان غفّاری معروف به کمال الملک (۱۲۶۴–۱۳۵۹ ه ق) از معاریف آن در عصر جدید است. اوست که نقّاشی رئالیست غرب مآبانه را در ایران بنیانگذاری کرد. نقّاشی های کمال الملک در صحّت طرح و پختگی رنگ و دقّت بی اندازه در جزئیّات و در ترکیب، به راستی کم نظیر است. هم کمال الملک بود که مدرسهٔ صنایع مستظرفه را در سال ۱۳۲۹ ه ق تأسیس کرد و شاگردان بسیار در دامن آن پرورش داد و به دنبال او دانشکدهٔ هنرهای زیبا و سایر مراکز پرورش هنری در داخل و خارج کشور نقّاشانی بیرون دادند که توانستند در سطحی قابل عرضه به بازارهای بینالمللی آثارگرانبهائی بیافرینند.

از جمله شاگردان کمال الملک که سرآمد هنر شدند این چند تن را نام می بریم: علی محمّد حیدریان، اسمعیل آشتیانی، ابوالحسن صدیقی که شخص اخیر از مشاهیر مجسّمه سازی در ایران بشمار آمده است. جلیل صباپور و حمیدی نقّاش، تربیت خود را مدیون دانشکدهٔ هنرهای زیبا هستند که در آن مهندس هوشنگ سیحون به عنوان رئیس و استاد نقشی استثنائی ایفا کرد. از میان نقّاشان این دوره باید آقایان: ژازه طباطبائی، صادق تبریزی، اویسی و دریابیگی و بالاخره خانم ایران درودی را نام برد که بیشتر از مکاتب غربی هنر درس و الهام گرفته اند.

می دانیم که هنر مینیا تورسازی در ایران سابقهٔ طولانی دارد و نامهای کمال الدّین بهزاد (آخر قرن ۹ ه ق) و رضا عبّاسی (قرن ۱۱) شهرهٔ آفاق است. در عصر جدید کسانی چون: هادی تجویدی، علی کریمی، حسین بهزاد، عیسیٰ بهادری، رسّام ارژنگی و علی فرشچیان در این رشته نام آور شدند و آثار گرانقدری

۹-موزهٔ مردمشناسی ایران در ۱۳۱۶ هش ایجاد شد.

۱۰ - سال ۱۳۱۳ ه.ش.

از خود باقی نهادند. یکی از شاگردان آنان که خود به مرتبهٔ استادی رسیده به نام تورج جهانگیرلو در همین انجمن ادب آثار زیبای خود را عرضه کرده است. ناگفته نگذاریم که کمبود وقت امکان ورود به صنعت فرش که جنبهٔ هنری قوی دارد و خصوصاً نقشهای آن که گاه ساختهٔ نقاشان بزرگ است نمی دهد فقط یاد آور شوم که در دورهٔ پهلوی طرّاحی های دلپذیر و تازه ای که در عین حال متّکی بر سنّتهای کهن بود ارائه و به کارگرفته شد. جمشید امینی، یکی از شاگردان کمال الملک در طرّاحی نقش فرش نامی از خود باقی گذاشته است.

هنر مهم دیگر خطاطی و خوشنویسی است که از دیرباز در ایران رونق داشته و نامهایی چون: علیرضا عبّاسی، میر علی تبریزی و خصوصاً میر عماد و در متأخّرین مشکین قلم ثبت جریدهٔ تاریخ شده است. باید اذعان کرد که در دورهٔ جمهوری اسلامی است که این هنر به کمال خود رسید و استادانی چه در خطاطی و چه در نقّاشی خطّ به ظهور رسیدند که آثارشان در غایت لطف و زیبایی و جذّابیّت است و هر بینندهای را به شگفتی و تحسین وا می دارد. بنده از میان این گروه آثار بی مانند جلیل رسولی استاد نستعلیق و نقّاشی خطّ را زیارت کرده ام که دو مجموعه به نامهای: جان جانان و یادگار عشق اخیراً منتشر کرده و نیز نمونههایی از آثار: جواد بختیاری، محمّد احصائی، حسین جعفری تبار و محمّد سلحشور و حسام الدّین نام دیده و سخت پسندیده ام.

در بعضی کارهای خود جلیل رسولی از مشکین قلم بهائی الهام میگیرد از جمله آنجاکه سیمرغ یا مرغ بهشتی را ترسیم میکند و در دل او خطوط یاکلماتی زیبا را بهم ترکیب مینماید. ۱۱

تئاتودر عصر قاجار صورت سنتی داشت و شامل خیمه شب بازی، تئاتر دلقکی روحوضی و تعزیه یا شبیه سازی بود چون رضا شاه با تعزیه روی خوش نشان نداد کمکم تئاتر ایران تحت تأثیر نمایشنامههای غربی بوجود آمد و رونق گرفت و هم در عصر آن پادشاه کسانی تئاتر جدید ایران را بنیاد نهادند. پژوهندهٔ معاصر محمّد حقوقی این تاریخچه را خوب عرضه کرده است، او می نویسد:

«نمایشنامهنویسی جدید در ایران با تأسیس دارالفنون آغاز شد و نخستین نمایشنامه ترجمهای از مولیر بود. در فاصلهٔ ۱۲۶۷ و ۱۲۷۲ ه ق اوّلین نمایشنامهها را ایرانیان به تقلید از اروپاییان نوشتند (فتحعلی میرزای آخوندزاده به زبان آذربایجانی نوشت که میرزا جعفر قراچه داغی به فارسی برگرداند). دو نمایشنویس ایرانی بزودی به ظهور رسیدند که هر دو از بنیانگذاران تئاتر نوین ایران محسوب می شوند یکی حسن مقدّم نویسندهٔ "جعفر خان از فرنگ آمده" و دیگری رضاکمال یا شهرزاد که از جمله "شب هزار و یکم الف لیل" را نوشت.»

۱۱ این نامها را می توان بر این فهرست افزود: اسرافیل شیرچی، نستعلیق و شکستهٔ نستعلیق؛ غلامحسین امیرخانی، استاد ارشد خوشنویسان ایران؛ عبّاس اخوین، هنرمند در نستعلیق؛ یدالله کابلی خوانساری، نستعلیق و شکسته؛ کرمعلی شیرازی، نستعلیق؛ محمّد احسائی، نقّاشی خطّ.

#### گشایش دورهٔ ادب و فرهنگ...

تئاتر جدید به معنای دقیق و عمیقش را عبدالحسین نوشین ارائه کرد. از تئاترپردازان و نمایشنامهنویسان جدید باید به نامهای: غلامحسین ساعدی، بهرام بیضائی، اکبر رادی، علی نصیریان، بهمن فرسی، اسمعیل خلج و عدّهای دیگر اشارهای کرد. ۱۲

از مهم ترین هنرهای معاصر که در زمان رضا شاه به صورت بسیار خام و ابتدائی با چند فیلم در داخل و خارج ایران آغاز شد صنعت سینما بود که در زمان محمّد رضا شاه توسعه یافت ولی بخصوص در دورهٔ حکومت اسلامی علی رغم اعمال نظارت شدید از جانب اولیای امور به کمال خودگرائید که اکنون به بازارهای جهانی راه یافته و در فستیوالهای پیاپی بین المللی به دریافت جائزه توفیق پیدا کرده است. از میان فیلم سازان بزرگ نام هایی چون: عبّاس کیا رستمی، محسن مخملباف و دختر پر استعدادش سمیرا، بهرام بیضائی، مسعود کیمیایی، سهراب شهید ثالث، پرویز کیمیاوی، داریوش مهرجویی، ابوالفضل جلیلی، جعفر پناهی و پیشکسوت همه فرّخ غفّاری شناخته شدهٔ اکثر ایرانیان بلکه خارجیان است. ۱۳

نیازی به بحث در تاریخ عکاسی و عکاسان پیشگام در ایران چون میرزا ابراهیم عکاس باشی نیست چون محقّق ارجمند یحییٰ ذکاءکتاب مفصّلی در این باره به همین عنوان تألیف کرده است و آقای فرّخ غفّاری در همین مجمع به یکی از پیشروان این صنعت که فردی بهائی بود اشاره کرده اند.

در هنر معماری به راستی نمی توانگفت که در قرن بیستم در ایران کاری شایسته شده است هرچند در دامن دانشکدهٔ هنرهای زیبا هنرمندان ارجمندی پرورده شدهاند. امّا آثاری که در ایران گواه یک جنبش اصیل معماری باشد بسیار محدود است و همین که ابنیّهٔ قدیم عصر قاجار و پیش از آن را توانسته اند حفظ و مرمّت کنند و برپا نگاه دارند، کاری بوده است درخور ستایش. بناهای یادگاری مهندس محسن فروغی، هوشنگ سیحون و حسین امانت نوید تحوّلی را در معماری ایرانی می داد.

مسلّماً تحقیقات ادبی و تاریخی که با محمّد قزوینی و پژوهندگان دیگر چون بدیع الزّمان فروزانفر، سعید نفیسی، جلال همایی، مجتبیٰ مینوی، عبّاس اقبال و امثالهم شروع شد و تا معاصران ادامه یافت نباید از خاطر برود و خوشبختانه استاد دکتر حشمت مؤیّد بخشی را به این موضوع مهم اختصاص داده است. از رونق بسیار ترجمه که خصوصاً از دورهٔ ناصرالدین شاه آغاز شد و در اعصار بعد به کمال رسید سخن به تفصیل نمی گویم. بنگاه ترجمه و نشر کتاب که مدیون همّت و فکر بلند دکتر احسان یارشاطر است در این زمینه نظم و نسقی بوجود آورد و مراقبت در ترجمهٔ صحیح و دقیق و فصیح متون غربی را

۱۲-در مورد تعزیه و تئاتر در ایران آثار متعدّدی هست از جمله اثری از لالهٔ تقیان، نوشتهای از بهرام بیضائی و نیز کتاب بنیاد نمایش در ایران از دکتر جنّتی عطائی.

۱۳- چند کتاب دربارهٔ تاریخ سینمای ایران به نظر نگارنده رسید، یکی بسیار مفصّل (۱۱۷۶ صفحه) از جمال امید و دیگری تاریخ سینمای ایران از آغاز تا سال ۱۳۵۷ از مسعود مهرابی و چند اثر دیگر. ناگفته نگذاریم که سینمای معاصر ایران در بطن خود انتقادی است بنیادی از آنچه حکومت اسلامی برای جامعهٔ ایرانی از جمله زنان به ارمغان آورده است. رجوع شود به مقالهای در مجلهٔ Foreign Affairs زیر عنوان: Iran's New Revolution از Property (ژانویه – فوریه ۲۰۰۰).

### خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۱۲)

ایجاد کرد و ترویج نمود بطوری که امروز توسّل به ویراستار برای همهٔ کتب از جمله ترجمهها در ایران رسمی و رائج شده است.

متأسفانه نه تنگی وقت و حوصلهٔ مجلس و نه محدودیّت دانش بنده اقتضا می کند که وارد بحث در هنرهای تزیینی شوم چون خاتم کاری، کاشی کاری، گچبری، منبّت کاری و نظائر آن که خود مقولهٔ بسیار وسیعی است <sup>۱۷</sup> و در صد سال اخیر تحوّل و احیاناً تکامل آن محسوس است. مقصود آن بود تا روشن شود که قرن بیستم از قرنهای بارور فرهنگ ایران بوده است و اگر در زمینهٔ آداب و رسوم و اخلاقیّات و نظائر آن جای بحث در اینکه سیر در جهت تکامل یا انحطاط است باز است امّا در مورد ادب و هنر تردید نیست که پیشرفتهای مهمّی حاصل آمده خصوصاً اگر واردگفتگو در ادبیّات بهائی شویم که در قرن گذشته، گسترش فوق العاده ای به زبان و ادب فارسی داده است و نیز در دامان همین آئین هنرمندان بزرگی چون میرزا عبدالله، معلّم موسیقی، مشکین قلم خطاط و استاد نقاشی و خطّ، لطف الله موهبت بزرگی چون میرزا عبدالله، معلّم موسیقی، مشکین قلم خطاط و استاد نقاشی و خطّ، لطف الله موهبت سرآمد تذهیب کاران، و در زمان نزدیک به ما مهندس هوشنگ سیحون معمار و نقاش و مربّی هنرمندان و سازندهٔ چندین بنای مجلّل یادگاری و مراقد مهم در ایران از جمله قبر عمر خیّام نیشابوری، حسین امانت سازندهٔ شهیاد، فریبرز صهبا آرشیتکت معبد نیلوفری هند که هشتمین اعجوبهٔ جهان خوانده شده، برورش یافته و درخشش داشته اند.

#### \* \* \*

در توصیف قرن بیستم متفکران همفکر و هم آوا نبودهاند و نیستند در حالیکه برخی آن قرن را به اختراعات عظیم که در طی آن روی داده می ستایند (قرن اتم، قرن کامپیو تر، قرن اینترنت) برخی دیگر در این قرن رجعت به عصر حجر یعنی انحطاط اخلاقی و معنوی را باز می یابند. امر بهائی از قرن حاضر به عنوان قرن انوار یاد می کند که در تفسیر آن سخن بسیار گفته شده امّا لا اقل این مطلب در مورد این قرن مصداق دارد که در خلال قرن مذکور دنیا به مرحلهٔ بین المللی و بعد به مرحلهٔ جهانی (global) وارد شده است و مقدّمات برای تحقّق صلح و نظمی جهانگیر فراهم آمده. در مورد فرهنگ و ادب و هنر ایران که موضوع بحث ماست قرن بیستم مصدر و مبدء خلاقیت و بدعت بسیار بوده که امیدوارم ناطقان محترم در بیان اهمیّت آن توفیق پیدا کنند. قرن، قرن جنبش و التهاب و نیز فیضان و جوشش بوده و بر ماست که جنبه های مثبت این پیوندگی و آفرینندگی را در آینده نیز تمدید کنیم و اگر بر اثر این فیضان بی سابقه، خارهایی نیز بر سر راه رهروان روئیده است از ریشه بر داریم.

در این تلاش ارزنده خدا یار و مددکار همگان باد.

۱۴-ر. ک. از جمله مقالهٔ حرفه ها و پیشه ها در جلد دوّم ایرانشهر نگارش مهندس رضا نیاز مند.

# پژوهش و پژوهشگران ادبیّات و تاریخ از قزوینی تاکدکنی (۱)

حشمت مؤيّد

قرن بیستم میلادی پر هیجان ترین و از نظر علم و ادب و جهشهای فکری و اجتماعی پر بار ترین و شکوفاترین سدهٔ تاریخ ایران است.

یکی از آثار درخشان تحوّلات فرهنگی ایران که در تاریخ پیشرفتهای این سده به یادگار خواهد ماند، استفاده از روش پژوهشهای انتقادی در شناخت و تصحیح و انتشار ذخیرههای تاریخ و ادبیّات روزگاران گذشته است که خود نمونهایست از نفوذ تفکّر علمی جدید در فرهنگ عظیم کهنسالی که در چند صد سال اخیر دچار رخوت گشته و در مسیر انحطاط افتاده بود.

\* \* \*

روش علمی پژوهش در ادبیّات و تاریخ، مانند بسیاری از رشته های دانش و هنر، از اروپا به ایران رسید و ذهن و اندیشهٔ دانشوران را جلا بخشید و در خط اصلاح و احیای مآثر پر افتخار گذشته انداخت. این سخن البتّه بدین معنی نیست که ایرانیان با علم و ادب بیگانه بوده اند و شروط اساسی پژوهشهای روشمند درست مخصوصاً علم و دقّت و امانت از مغربزمین به ایران آمد. ایرانیان، یا بهتر بگوییم علمای تمدّن اسلامی، چه عرب و چه ایرانی، کما بیش تا هفت قرن پس از ظهور اسلام این شروط بنیادین علم را البتّه می شناختند تا جایی که خود معلّم و سرمشقِ متفکّران و ره گشایان فرهنگ نوپای اروپا در قرون وسطیٰ گشتند. امّا این تمسّک به درستی و دقّت علمی اندک اندک از میان رفت و به دنبال ایلغارهای پیاپی و ستمگری حاکمان و زوال عدل و انسانیّت و غلبهٔ خرافه پرستی بر اصالت نیروی عقل و علم، ملّتهای اسلامی بر خلاف حریفان مسیحی خویش راه نشیب را در پیش گرفتند و کار هنر و دانش رو به زوال نهاد.

\* \* \*

تا وقتی صنعت چاپ به ایران نرسیده بود، انتشار آثار فرهنگی قدیم در حوزههای پراکندهٔ محلّی و از راه رونویسی صورت می گرفت. دستنوشتههای دیوان شعر و کتابهای نثر اکثراً در دربارهای شاهان و شاهزادگان و امیران محلّی با فرهنگ و مجموعههای اوقاف مسجدها و مدرسههای دینی و در مجاورت مقابر مقدّس و نیز در کتابخانههای حامیان کتاب دوست نگاهداری می شد. اهل معرفت و مؤلفان با کوشش و بذل مال نسخههایی از کتب مورد علاقهشان را فراهم می آوردند. کار نسخه نویسی هم به دست اهل فضل صورت می گرفت و هم حرفهٔ گروهی کاتبان بود که در خدمت دربارها و معاهد علم و ادب بودند. همهٔ این کاتبان لزوماً فاضل و امین و دقیق نبودند و چه بسا که حتّی خط خوش و خوانا هم نمی نوشتند و میزان سوادشان نیز برای بازنویسی یک کتاب علمی یا تاریخی یادیوان شعر کافی نبود. حاصل مجموع این ضعف و نقصانها این شد که نسخههای مغلوط و معیوب از آثار بزرگان قدیم رواج گرفت و سپس نسخههای نسل دوّم یا دست دوّم طبعاً معیوب تر و مغلوط ترگشت، و این روند انحطاط همچنان به سیر خود ادامه داد و در نتیجه دید انتقادی و تشخیص درست از نادرست رو به زوال گذاشت، گرفت و سپس نسخههای گر دید که شاید تنها خواص اهل ادب از آن آگاه بودند. بدین ترتیب در پایان دب و تاریخ امری عادّی گر دید که شاید تنها خواص اهل ادب از آن آگاه بودند. بدین ترتیب در پایان ادب و تاریخ امری عادّی گر دید که شاید تنها خواص اهل ادب از آن آگاه بودند. بدین ترتیب در پایان ادب و تاریخ امری عادّی گر دید که شاید تنها خواص اهل ادب از آن آگاه بودند. بدین ترتیب در پایان ادب و تاریخ امری عادّی رسید که معیارهای انتقاد و تفکیک قلب از درست از میان رفت.

\* \* \*

از سوی دیگر، در جهت مخالفِ پسرفت ملّتهای اسلامی، مردم اروپا با بیداری و هشیاری شگفتانگیز و نیروی جدید رو به خاورزمین نهادند و به آموختن تاریخ و زبانها و لهجهها و نیز پژوهش در فلسفه و مذاهب و آئینهای آسیا پرداختند. کرسیهای خاورشناسی تأسیس کردند و فن باستان شناسی راکه قبلاً در کشف آثار و اسرار یونان و روم و خواندن نوشتههای کهنسال یونانی و لاتین به کارگرفته بودند، در خدمت تحقیق تمدّنهای خاورمیانه گماشتند.

یکی از عواقب بی خبری ملّتهای شرق از سویی و زیرکی و چیره دستی ملّتهای اروپا از سوی دیگر، این بود که هزاران دستنوشتهٔ عربی و فارسی و تُرکی از این سرزمینها روانهٔ اروپا گردید. پژوهشگران و سیّاحان، و همراه آنها سوداگران و نمایندگان سیاسی غرب، به جمیع دربارهای ملّی و محلّی و مسجدها و خانقاهها و کتابخانههای شخصی و مدرسههای دینی سر زدند و نرم نرم، البتّه به یاری دلّان سودجوی بومی، ده ها هزار نسخه های ارزشمند فارسی و عربی یعنی قبالههای فرهنگ ملّتهای اسلامی را به ثمن بخس خریدند و بر دند و به موزه ها و کتابخانه های اروپا سپر دند. با این مجموعه هاکه در خدمت یک سنّت پویا و استوار علمی گذارده شد، موزه ها و کتابخانه های انگلیس و فرانسه و آلمان و اتریش و روسیّه و تا حدّی کمتر ایتالیا و واتیکان و اسپانیا و دانمارک و هلند و پر تقال و بلژیک کعبه های پژوهشگران خاورشناسی و مخزنهای ثر و تمند آثار شرقی گشت. دانشمندان اروپا به این گنجهای باد

### پژوهش و پژوهشگران ادبیّات... (بخش اوّل)

آورد روی آوردند و به تتبّع و تألیف کتابها و مقالههای بیحدّ و حصر خویش پرداختند.

\* \* \*

در امتداد این پژوهشها دو کار اساسی دیگر به دست خاورشناسان آغاز شد: یکی انتشار تدریجی این آثار به زبانهای اصلی عربی و فارسی و دیگر ترجمهٔ بعضی از آن آثار به زبانهای عمدهٔ اروپا تا بهرهمندی از آن برای همهٔ طبقات علاقهمند اروپایی میسرگردد.

چنانکه اشاره شد، توجّه دانشمندان مغربزمین که جنبهٔ علمی و دانشگاهی داشت از حمایت مالی و شاید سیاسی دولتهای اروپا نیز بهرهمند بود. ولی بر خلاف نظری که در این بیست سی سال گذشته شایع یا مد شده است، به گمان این بنده عوامل سیاسی، اگر نیز سهمی در پشتیبانی از روند این تکوین و سپس رشد و تحوّل آن داشته است، انگیزهٔ بنیادین آن همان حسّ کنجکاوی علمی بالنده و روز افزون مردم باختر بوده است که تا امروز با حدّت و عطشی فزاینده ادامه دارد و در پی کشف اسرار خلقت از عمق زمین تا اوج زحل را جولانگاه اندیشه و همّت خود کرده است.

\* \* \*

وجود عرصهٔ وسیع هندوستان که از زمان امیرخسرو دهلوی تا علّامه اقبال لاهوری یعنی نزدیک به شصد سال قلمرو شعر و زبان فارسی بوده است، امکان گسترش پژوهشهای تاریخ و ادبیّات ایرانزمین را، دست کم برای دانشمندان هند و انگلیس آسان کرد. از اینرو بسیاری از چاپهای متون فارسی، چه دقیق و علمی و چه عادّی یا به اصطلاح بازاری نخست بار در آن کشور و به همّت دانش دوستان انگلیسی، ولو آن که استاد و محقّق نبودند، منتشر شد و کلکته و بمبئی و لکهنو مراکز مهم نشر آثار فارسی محسوب گشت. از آن جمله بود نخستین چاپ جلد اوّل شاهنامه در ۱۸۱۱ در کلکته و تمام آن کتاب در چهار جلد به سال ۱۸۲۹ در همان شهر. از ذکر نمونههای دیگر می گذرم فقط دیوان حافظ را ذکر می کنم که به خطّ مشکین قلم در بمبئی، به سال ۱۸۹۱، منتشر گردید که البتّه اوّلین چاپ حافظ نبود.

\* \* \*

کار پژوهشهای انتقادی ادبی و تاریخی در آغاز برای ما ایرانیان آسان نبود. دانشگاه نداشتیم، کتابخانههای مجهّز نداشتیم، روشهای جمع آوری و نگاهداری نوشتههای قدیم و فهرستنویسی و

<sup>\*</sup> روش علمی تحقیق و تصحیح و انتشار متون قدیمی در مقالات مستقل و نیز مقدّمههای بسیاری از چاپهای جدید این کتابها شرخ داده شده است، مخصوصاً به قلم علّامه قزوینی و استاد زرّین کوب و استاد شفیعی کلکنی و استاد جلال خالقی مطلق. ر.ک. مقدّمهٔ قزوینی بر دیوان حافظ؛ مقدّمهٔ شفیعی کلکنی بر اسرار التّوحید فی مقامات الشّیخ استاد جلال خالقی مطلق. (۱۳۶۶)؛ تعدادی از مقالات مندرج در گل رنجهای کهن، برگزیدهٔ مقالات دربارهٔ شاهنامهٔ فردوسی، نوشتهٔ جلال خالقی مطلق (طهران، ۱۳۷۲)؛ نیز مقالهٔ تصحیف نوشتهٔ قزوینی (یادداشتهای قزوینی، به کوشش ایر ج افشار، چاپ سوّم، جلد نهم و دهم، طهران، ۱۳۶۳، صص ۲۶۹۰–۲۷۰۸).

۱- افشار، ایرج؛ *کتابشناسی فردوسی. فهرست آثار و تحقیقات دربارهٔ فردوسی و شاهنامه*، طهران، ۱۳۴۷، ص ۱۹۱ به بعد.

#### خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۱۲)

معرّفی آنها و حفظ آنها از تجاوز و دستبرد و تغییر برای ما ناشناخته بود. مردم با سوادِ امینِ کاردان کمیاب بودند. تماس ما با دانشگاههای غربی و خاور شناسان ناچیز و اکثراً وابسته به روابط سیاسی و گاهی هم ناشی از دوستی های شخصی بود. کتاب هایی که ادیبان ستّی در قرن نوزدهم چاپ کرده بودند، مغلوط و فاقد فهرست و مقدّمه و توضیحات لازم بود. چه بسیار که متنی فارسی در حواشی متنی عربی چاپ می شد یا بر عکس. شیوه نقطه گذاری و جداکردن فصل ها و بندها و ارائهٔ نسخه بدل ها، توجیه اشتباهات، ف کر موارد ناخوان یا نااصل یا افتاده، و بسیار دقائق فنّی متداول در غرب را ابداً نمی شناختیم. قرآن مجید یگانه کتابی بود که دور از آفات گوناگون و دخالت های ناروای ناشران، بی غلط ولی باز با همان اسلوب های بازاری چاپ می شد و به دست مردم می رسید. از شاهکارهای ادبیّات یک چاپ درست و شایستهٔ اعتماد و جود نداشت. ما از رایچ ترین و محبوب ترین کتاب فارسی یعنی گلستان سعدی نیز که شایستهٔ اعتماد و جود نداشت. ما از رایچ ترین و محبوب ترین کتاب فارسی یعنی گلستان سعدی نیز که بیچه ها در مکتب می خواندند و هرجاکه زبان فارسی نفوذ کرده بود گلستان پشتوانهٔ آن به شمار می رفت، یک چاپ درست و منقح نداشتیم. وقتی من و هم نسلان من در ایران مدرسه می رفتیم، بهترین چاپ کلستان چاپ عبدالعظیم خان قریب بود که خود یکی از پیشروان نهضت ادبی عصر ما به شمار می رفت، گلستان چاپ عبدالعظیم خان قریب بود که خود یکی از پیشروان نهضت ادبی عصر ما به شمار می رفت، اما گلستان چاپ و به بی اعتبار بود.

#### \* \* \*

این مقدّمات مختصر را، با حذف بعضی نکته ها و شاید تکرار بعضی، به این نیّت آوردم که بر اساس آن زمینهٔ مطلب اصلی راکه بحث در دو موضوع وابسته به یکدیگر است آماده کرده باشم: یکی شرح فساد دستنوشته های قدیم که از صدها سال به یادگار مانده، و دیگر روش تصحیح انتقادی این متون که از حدود صد سال پیش در ایران نیز کمابیش پاگرفته است. پس نخست به شرح آفات عارض بر دستنوشته ها می پردازم، و سپس روش تصحیح انتقادی آنها را توضیح می دهم، البته هر دو در حد همین فرصت اندک.

#### \* \* \*

کاتبانی که کتابهای خطی قدیم را رونویسی می کردهاند، اکثراً در این کار دارای صلاحیّت کافی نبودهاند. اساس صلاحیّت رونویسی متون خطی سه شرط است: اوّل داشتن دانش کافی که کاتب بتواند نسخهٔ مورد نظر خود را درست بخواند، واژههای دشوار یا کهنه و نامأنوس آن را بفهمد و اگر نفهمید تفحّص کند تا بفهمد و به غلط چیزی ننویسد یا از قلم نیندازد، و نیز اسامی اشخاص و جای ها و کتابهای مذکور در آن متن را بشناسد یا بکوشد تا بشناسد. شرط دوّم دقّت است که لازمهٔ آن احتیاط کامل و پرهیز از شتابزدگی، احتراز از سرسری گرفتن وظیفهٔ رونویسی، اعتماد نکردن به معلومات شخصی و حافظه، و دیگر خصلتهای ناپسندی است که متأسّفانه در میان ما شرقی ها تا حدّی جزو سنّتهای فرهنگی شده است. شرط سوّم امانت است که کاتب را مقیّد می سازد که روی سلیقه یا ذوق یا اعتقاد شخصی یعنی دانسته و از روی عمد تصرّف و تغییری در متن کتاب ندهد، تشخیص خود را بر تشخیص مؤلّف اصلی، به

حقّ یا ناحقّ، ترجیح ندهد، سنّی را نه شیعه کند نه لعنت بر او بفرستد، اگر نکته ای یا بیتی را نپسندید و حتّیٰ خلاف شرع و عرف اخلاق عمومی دانست در آن دست نبرد و خیانت به اثر مؤلّفی که شاید قرنها پیشتر می زیسته است روا ندارد.

مصیبت فساد و تباهی یک متن قدیمی از جایی شروع می شود که کاتب از این شرایط بی بهره و نسبت به مقتضیات علم و دانش بی اعتنا باشد. تفاوت چنین نسخه ای با متن درست اصل ممکن است ناچیز باشد، ولی بر دست کاتبان ناصالح نسل های بعد یا شهرها و کشورهای دیگر بیشتر و بیشتر می شود تا به جایی می رسد که اصالت و زیبایی آن بر باد می رود، عنصر فکری و عقیدتی مؤلّف عوض می شود، و کتاب اعتبار خود را از دست می دهد.

در شعر وجود وزن و قافیه قاعدةً باید حکم در و پیکر را داشته باشد و راه را بر دخالت و دستاندازی اغیار ببندد. امّا از آنجاکه خداوند به ما ایرانیان اگر هیچ چیز نداده باشد طبع شعر را حتماً داده است، این در و پیکر یا چفت و قفل وزن و قافیه هم، مانع کاتبان شعر دوست و صاحب ذوق قدیم نمی شده است که چند رباعی برای همدلی با خیّام بسازند و آن را در متن رباعیّات آن حکیم دهری جا بدهند و روانهٔ راه ابدیّت کنند، یا بیتی به غزل حافظ بیفزایند، یا یک غزل کامل به سبک او بسرایند و در دیوان لسان الغیب جا بزنند و حتی از شدّت افتادگی و خضوع به جای نام خود تخلّص حافظ را در آن به کار ببرند. یا وقتی جسد سهراب به سیستان می رسد و فردوسی با وقار جاودانهٔ خود نخواسته یک عزاداری حسابی برای آن نوجوان شهید بر پاکند و با جزع و فزع و خاک بر سر ریختنِ تهمینه و دیگر ماتم زدگان سرشک خون از چشم خوانندگان بچکاند، با افزودن سی – چهل بیتی یک مجلس ماتم بسازند و نقص کار فردوسی را بر طرف کنند!

دخالت کاتبان که زیان آن بیش از آفت کرم و موریانه برای کاغذ بوده است، به همین آزمودن طبع خویش و الحاق چند بیت یا رباعی یا قطعه و غزل به نسخهٔ اصلی محدود نمی شد. عقیدهٔ مذهبی کاتب هم در این دخل و تصرّف سهمی داشت. اگر مؤلّف کتاب سنّی بوده و نخواسته چیزی در نعت ائمهٔ اطهار بنویسد، کاتب شیعی به یاری او شتافته و این خطا یا غفلت او را با افزودن مبلغی به نظم یا به نثر در مدح ائمه جبران کرده و درهای بهشت و غرفه های حور و غلمان را به روی او و خودش گشاده است. و اگر مجال این خدمت را نیافته، با افزودن عبارتی از قبیل قبّح الله وجهه و خذّله الله و لعنة الله علیه به دنبال نام عمر و عثمان و یار غار پیمبر خشم خود را تسکین بخشیده است.

آفت عمدهٔ دیگر، اسقاط یعنی انداختن بیت یا ابیاتی از یک شعر یا عبارتی یا بندی از یک کتاب منثور است. اسقاط ناشی از کم دقتی کاتب است یا نیّت او برای اصلاح کار مؤلّف یا شاعر اصلی. چه بسیار که کاتب عجله داشته است که رونویسی متنی را زودتر تمام کند و مزد خود را بگیرد. یا سواد کافی برای خواندن متن اصلی نداشته، واژهای یا عبارتی را نمی فهمیده و بی هیچ گونه دغدغهٔ خاطر آن را حذف می کرده است. اسقاط گاهی نیز از خطای باصره ناشی می شده، مثلاً کاتب چند کلمه را نوشته و بعد که

دوباره به اصل نسخه نگاه کرده عین آن چند کلمه را در ۲-۳سطر پائین تر دیده و از همانجا ادامه داده و در نتیجه ۲-۳سطر از متن را در نتیجهٔ غفلت و خستگی و بی دقّتی حذف کرده است.

آفت دیگر معلول بی اطلاعی کاتب از اصطلاحات علمی رشتهٔ خاصی بوده که او خواسته است کتابی را در آن علم رونویسی کند. مثلاً کاتبی می خواسته کتابی را در فن نجوم یا ریاضیات رونویسی کند بی آنکه از این علوم بهرهای داشته باشد یا کتاب اصلی در تاریخ چین و مغول و شامل صدها نام ترکی مغولی اشخاص و بلاد دور و مهجور بوده که کاتب ابداً نمی شناخته، یا نسخهٔ کتاب به خطّی ریز و ناخوانا و در هم نوشته شده بوده که کاتب نمی توانسته بخواند. در این قبیل نسخه هاست که صدها اشتباه هست و کار و همّت محقّق در بو تهٔ امتحان می افتد. بی جهت نیست که علّامهٔ قزوینی بیست و هفت هشت سال برای چاب سه جلد جهانگشای جوینی کوشید و رنج برد.

یک آفت مهم دیگر که متن های کهنه و نو راگرفتار اشتباهات فراوان کرده، تصحیف است. تصحیف زادهٔ شباهت حروف خطّ عربی به یکدیگر است، مانند "ب"، "پ"، "ت"، "ث" (و "ی" و "ن" و سط) که اگر نقطه گذاری کامل و بجا در نوشتن آنها رعایت نشود مجال تصحیف یعنی عوضی خواندن فراخ می شود. یک نمونهٔ زیبای تصحیف را سعدی در این بیت بوستان آورده:

مرا بوسه گفتا به تصحیف ده که درویش را توشه از بوسه به

کثرت انواع جناس یا تجنیس در فنّ بدیع نتیجهٔ همین شباهت حروف است که اگر سواد کاتب هم قدری نم کشیده باشد مزید بر علّت می گردد و دیگر آیات قرآن مجید هم از عواقب آن برکنار نمی ماند. از ابن راوندی (متوفی در ۲۴۵ ق/۸۵۹ م) نقل کرده اند که: بر پیر مردی می گذشتم قرآن در دست داشت و می خواند: «و للهِ میزاب السّمواتِ و الارض». پرسیدم: میزاب یعنی چه؟ گفت: یعنی باران! در ست این واژه در قرآن البته "میراث" است (آل عمران، ۱۸۰). علامه قزوینی می نویسد که فقیهی در کتاب می خواند: «قال الشافعی یَستَحِبُ فی المؤذّن اَن یَکونَ صَبیّا»، یعنی شافعی گفته است که مؤذّن پسندیده است که پسر بچه باشد. پرسیدند: پسر بچه چرا؟ گفت: چون بهتر می تواند از پلّه های اذانگاه بالا برود. اشتباه فقیه در این تعبیر خنده دار ناشی از همان بلای تصحیف بوده که "صَیّت" یعنی بلند آواز را "صبی" خوانده است.

حتماً این را شنیده اید که شیخی قرآن میخواند. چون در سورهٔ اعراف به آیهٔ ۱۴۳ «خَرَّ موسیٰ صَعِقاً» رسید مکثی کرد و گفت این درست نیست، موسیٰ خر نداشت، خر عیسیٰ درست است. همچنین می گویند ملایی عربی ندان قرآن می خواند. وقتی به آیهٔ شَعَلتنا آموالناً» (یعنی دارایی مان ما را مشغول داشت) رسید، گفت: استغفرالله، خداوند غلط نمی کند، صحیح این کلمه تشدرسنا می باشد.

اینها شاید قصّه باشد ولی خالی از حقیقتی نیست. بلای تصحیف بسیاری از ابیات حافظ را در دستنوشتههای قدیم خراب کرده بوده است. نقل دو سه نمونه شاید بی ثمر نباشد:

خرّم آن روز کزین مرحله بر بندم راه وز سر کوی تو پرسند رفیقان خبرم

#### پژوهش و پژوهشگران ادبیّات... (بخش اوّل)

و در نسخهٔ خلخالی که از قدیم ترین نسخه های حافظ است، بلای تصحیف «از سر کوی تو» را به «از سر موی تو» مبدّل کرده است.

حکم مستوری و مستی همه بر خاتمت است 💎 کس ندانست که آخر به چه حالت برود خاتمت است، بر اثر تصحیف «خاتم تست» از آب در آمده.

من از جان بندهٔ سلطان اویسم، در تصحیف شده است: «من... سلطان اویم». ۲ آذری طوسی، شاعر اواخر دوران تیموری، شعری در گله گزاری از کاتب اشعار خود امینا سروده ضمن آن میگوید:

دیوان من که امینا سواد کرد تنها در او نه شعر مجرّد نوشته است دست تصرّفش همه را بد نوشته است

هرجاکه لفظ ید مثلاً دیده در سخن و جامی در شعری میگوید:

غلام خامهٔ آن کاتبم که شعر مرا چنانکه بود رقم زد، نه هرچه خواست نوشت طلبهٔ جوانی که تازه صرف و نحو عربی را آموخته بود به حافظ ایراد میگرفت که اگر قرآن را به چهارده روایت از بر داشته، چرا نفهمیده است که باید بگوید:

ناگهان پرده برانداختهای تعنی چه مست از خانه برون تاختهای تعنی چه

وقتی کاتبان عرب و ایرانی در زبان مادری خود مرتکب چنین کجخوانیها و تصحیفات بشوند، انصاف را نباید از خاورشناسان غربی توقّع داشت که هر نوشته ای را درست و بی غلط خوانده باشند. امّا مرحوم قزوینی که در این امور ابداً حاضر به غمض عین و مراعات احوال کسی نبود، از این بابت دلی پر داشته و در یادداشت.ها و نامههایش نمونههایی از این اشتباهات و تصحیفات یا به قول خودش "هَفَوات" ایشان را ضبط کرده است. از جمله دربارهٔ هرتسلفد (Herzfeld) که خدماتش در کاوشهای تخت جمشید سخت معروف است مینویسد که در کتیبهای بر روی میلی در لرستان خوانده بوده: «لعنت خدای باد بر هرکس که قماش ابریشم بدوزد»!، درست کتیبه چنین بوده: «لعنت خدای باد بر هرکس که با سر آن رسم بد رود».

برگردیم به موضوع سخن و کمی هم دربارهٔ روش صحیح متونی که گرفتار این همه عیب و علّت شده است صحبت كنيم.

روش انتقادی متون قدیم که ما در یک صد سال گذشته از علمای اروپا آموخته ایم (یاگمان میکنیم آموختهایم)، در حقیقت مبنی بر تشخیص همان انواع اشتباهاتی است که بر نسخههای خطّی عارض

۲- **دیوان خواجه شمس الدّین محمّد حافظ شیرازی**؛ به اهتمام محمّد قزوینی و قاسم غنی؛ طهران؛ ۱۳۲۰؛ صفحهٔ نو – سج.

میشده، و اصلاح یا تصحیح آنها و نیز افزودن حواشی و یادداشتهای لازم و مقدّمه و فهرس و جز اینها که همگی به فهم متن اصلی و نجات خواننده از لغزش و خطاکمک میکند.

بدیهی است که مهم ترین شرط یا قدم اوّل این است که پژوهشگر در موضوع مورد نظر خود صلاحیّت داشته باشد یعنی خبره یا به اصطلاح متخصّص آن رشته باشد. اگر موضوع کتاب جبر و ریاضیات و هندسه است، مصحّح باید اصطلاحات و علامتهای جبر و هندسه و ریاضیات را در عربی و فارسی بداند. اگر موضوع کتاب فنّ موسیقی است باید جزئیّات و زیر و بم و تاریخ این هنر کمیاب را بشناسد و قس علیٰ ذلک، اگر مثلاً موضوع کتاب جغرافیای خراسان قدیم و ماوراء النّهر است باید به تمام کتابهای این رشته مراجعه کند و صدها اسم از یاد رفته یا دگرگون شده را بشناسد و فهرست کند و باید بتواند مراجع فراوانی را که دربارهٔ این نوع کتابها در چندین زبان نوشته اند با صبر و حوصله و دقّت بخواند.

در مورد آثار ادبیّات نیزکار آسان نیست. دانستن وزن شعر، شناختن واژههای نایاب و مهجور، اطلّاح کامل بر استعارات و تشبیهات و مراجعه به دیوانهایی که ممکن است سرمشق شاعر مورد پژوهش بوده است، دانش کافی نسبت به دربار یا دربارهایی که از آن شاعر حمایت می کرده اند، و چندین شعبهٔ دیگر از معلوماتی که چون شاخههای آب در نهر فکر و هنر شاعر می ریخته، ضروری است. کسب این معلومات در آغاز کار به ندرت برای کسی میسّر می شود و داشتن حوصله و صرف سالها شرط راه است. پژوهشگر نباید نسبت به شاعر یا مؤلف پیش داوری های خوب و بد دیگران را حجّت بداند، و نیز نباید به حافظهٔ خود اعتماد کند. محمّد قزوینی می گفته است من اگر در نوشته ای بخواهم آیه قل هو الله احد را نقل کنم به قرآن مراجعه می کنم. مصحّح اگر مأخذ مهمّی در دسترسش نباشد باید صبر کند و بکوشد تا آن را به چنگ بیاورد. از ابوریحان بیرونی نقل کرده اند که چهل سال در جستجوی کتابی موسوم به سِفر الاسراد رنج برده است. پژوهشگر باید آنقدر دانش و خبرگی داشته باشد که با سنجش آثار، موارد سرقت و انتحال یا نظیره گویی یا توارد را تشخیص بدهد و خطاها و تصحیفات کاتب نسخهٔ خود را بیرون بریزد. اگر از کتاب مورد پژوهش چندین دستنوشت در شهرها و کشورهای دور و نزدیک و جود دارد شرط حتمی و قطعی کار درست این است که کپی تمام آن دستنوشته ها را به دست بیاورد ولو آنکه تحصیل آن نسخه ها و مول وقت طولانی و مصارف سنگین را ایجاب کند.

نکته های گفتنی دربارهٔ روش تصحیح کتاب های قدیم به همین جا تمام نمی شود امّا چون فرصت کم است باید به همین حدکفایت ورزم الایک مطلب که اگرگفته نشود در این بحث اخیر آنچه گفته ام بیهوده و بی ارزش خواهد بود. و آن موضوع قدمت نسخه های خطّی است. فرض عقلانی اهل علم این است که هر قدر تاریخ تحریر یک نسخهٔ خطّی به زمان مؤلّف آن نز دیکتر باشد، احتمال قوی تر هست که نسخهٔ مزبور کمتر دچار آفت تغییر و تبدیل شده و لابد به آنچه از زیر قلم مؤلّف جاری شده بوده، نزدیکتر است. در درجهٔ دوّم و بعد از این اصل اساسی مصحّح باید از روی قرائن کشف کند که آیا آن کاتب قابل

#### پژوهش و پژوهشگران ادبیّات... (بخش اوّل)

اعتماد بوده، آیا سواد و بصیرت کافی داشته، آیا امین و دقیق و فارغ از پیشداوریهای گوناگون بوده است؟

\* \* \*

بحث در طریق داوری راجع به نسخه یا نسخه های خطّی یک اثر قدیمی با انتشار نخستین چاپ انتقادی دیوان حافظ به کوشش محمّد قزوینی و قاسم غنی در ۱۹۴۱/۱۳۲۰ آغاز شد. مقدّمهٔ مفصّل محمّد قزوینی در حقیقت مانیفست یا سنگ زیربنای جمیع مقالات و جرّ و بحثهایی است که در شصت سال گذشته بر سر این موضوع بطور کلّی، و بویژه دربارهٔ دیوان حافظ درگرفته و منتشر شده است. هرچند مسلّم نیست که دیوان حافظ بیشتر از تمام دیوانهای شعر فارسی دستخوش تصرّف و تحریف شده باشد، شکّی نیست که در ردیف اوّل قرار دارد، یعنی در زمرهٔ دیوانهایی است که در آن زیاد دست بردهاند. یکی بدین علّت که مردم ایران در این ششصد سالی که از وفات حافظ میگذرد، به هیچ شاعری به اندازهٔ حافظ عشق نورزیده و نوعی از ایمان که در فالگیری از دیوان او دیده می شود، نشان ندادهاند. نتیجهٔ منطقی این ارادت بی پایان این است که هرکس در حدّ فهم خود از شعر او بهره برده و به عمد یا از روی نادانی در آن تصرّفی روا دانسته است. دوّم اینکه شعر حافظ مانند غزلهای سعدی زلال و شفّاف نیست که در بن هر واژهٔ آن بتوان جا پایی برای فهم و استنباط خود یافت. شعر حافظ بی شباهت به زیبق نیست که دائماً در گریز است یا مانند قطعهای از بلور که به هر طرف بچرخانید برق و درخششی دیگر دارد. این خاصیّت ابهام و چند بُعدی بودن غزلها به خوانندهٔ عامّی نیز مجال اصلاح و همان روش تشدرسنا ً را می داده است. سدیگر اینکه در ترتیب ابیات غزلهای حافظ ظاهراً نظمی منطقی و نوعی از تسلسل فكر ديده نمى شود. و اين كيفيّت كه حتّىٰ شاه شجاع معاصر خواجه نيز متوجّه آن بوده، نه فقط شاعر بزرگ معاصر، احمد شاملو، را بر انگیخته که ابیات غزلهای او را بر اساس فهم و سلیقهٔ خود جا به جاکند و به گمان خویش نظم و سامانی به غزلهای حافظ بدهد، بلکه کاتبان قرنهای گذشته را غالباً دچار همین وسوسه کرده بوده است که بعضی ابیات را پس و پیش کنند. مشکلات دیگری هم هست که بحث آنها در حوصلهٔ این گفتار ساده نیست.

علّامهٔ قزوینی از جمیع شرایط لازم برای احیای دیوان حافظ به معنای کامل علمی برخوردار بود. هم مجهّز به دانشی بیاندازه وسیع، هم دقّتی بیمارگونه تا سر حدّ وسواس بود، هم امانتی کم نظیر و هم تجربهٔ کامل در کار تصحیح متون سنتی قدیم داشت. با چنین حدّی از صلاحیّت علمی وی دستنوشته های دیوان حافظ راکه تا آن روز یعنی تا ۱۹۴۱ در دنیا شناخته شده بود، جمع کرد، قدیم ترین نسخه راکه در ۱۴۲۷ یعنی ۳۵ سال بعد از وفات حافظ نوشته شده است اساس کار قرار داد، ذوق و سلیقهٔ شخصی راکنار گذاشت، و با دقّت تمام این نسخه را با چند نسخهٔ قدیمی دیگر سنجید و صحیح ترین چاپ دیوان حافظ را انتشار داد. این چاپ حافظ در شصت سال گذشته مطمئن ترین مجموعهٔ اشعار حافظ شناخته شده و مرجع حافظ شناسان ایرانی و غیر ایرانی بوده است. امّا بعد از قزوینی جستجوی دانشمندان در چندین

كشور منجر به كشف چند نسخه كهنه تر از نسخهٔ ۱۴۲۷ گرديده است.

کشفهای جدید مضاف بر چند هزار مقالهٔ تحقیقی که دربارهٔ حافظ نوشتهاند و هنوز مینویسند، بحث مربوط به صحّت دیوان حافظ (و البتّه بسیاری از جنبههای دیگر حافظشناسی) را بیهایان ساخته است. امروز ۵-۶چاپ معتبر دیگر نیز از دیوان حافظ وجود داردکه اختلافشان با یکدیگر اندک است. این بحث بسیار مفصّل و باریک است و ورود در آن بیش از این از موضوع گفتار بنده بیرون است. اين موضوع را به عنوان نمونه يا شاخص ممتاز فنّ تصحيح علمي نيز ذكر نكردم. غرضم ارائهٔ اين نكته بود كه امروز در ميان اهل فنّ اختلاف نظر هست كه آيا مصحّح بايد قدمت نسخه هاي خطّي را على الاطلاق یگانه ملاک تشخیص صحیح از سقیم بشناسد و بر روایت قدیم ترین نسخه اتکا ورزد، و یا باید روایت قدیم ترین نسخه را با چند نسخهٔ دیگر که نیز در زمانی نزدیک به وفات شاعر کتابت شدهاند بسنجد و هر کدام راکه در معیارهای دیگر نیز سالم و مرجّح شناخته شد در متن قرار دهد و اختلاف آن را با دیگر نسخهها در حاشیه قید کند. مطلب البتّه به این سادگی که می توانم در اینجا بگویم نیست. فقط به اختصار بایدگفته شودکه محقّقان امروز بر خلاف سلیقه و منطق قزوینی معتقدندکه اگر نسخههای نزدیک به زمان حافظ دارای متنی ظاهراً سالمتر و مرجّح بر متن قدیمترین نسخه بود نباید آنها را به کلّی نادیده گرفت. از کجا بدانیم که کاتب نسخهای که فرضاً ده سال دیرتر نوشته شده، به منبع و مأخذی اصیل تر دسترسی نداشته یا حتّیٰ خود شاعر را نمیشناخته است؟ البتّه این نظر وقتی معتبر میشودکه قرائن دیگر یعنی مثلاً درستی وازهها و اصطلاحات و جنبههای عقیدتی و مسلک شاعر و اشارههای تاریخی و تناسب استعارات و دیگر صنایع مورد استفادهٔ شاعر اعتبار و برتری آن را تأییدکند.

مصحّح یک متن کهنه باید اختلافات دستنوشته های قدیم را در حاشیه قید کند و غرض از این سنّت علمی، فضل فروشی و کسب اعتبار کاذب نیست. هدف ارائهٔ سند است به خوانندگان دانشمندی که طالب دلیل هستند و ممکن است به دلائل موجّه و معقول تشخیص و قراءت مصحّح را نیسندند و نادرست بدانند، چنانکه بعد از چاپ دیوان حافظ به کوشش قزوینی و غنی، علّامه دهخدا مقاله ای نوشت و مواردی بسیار از قراءت و ضبط چاپ قزوینی را نادرست خواند. آلهذا شرط امانت است که ویراستار، تحریر چندین نسخهٔ نزدیک به زمان مؤلّف یا شاعر را نیز قید کند و به محققان آینده مجال قضاوت و احیاناً تجدید نظر بدهد.

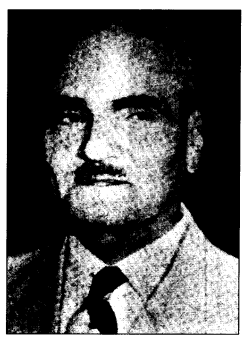
این نکته را نیز باید بگویم که معیارهای سنجش و تفکیک صحیح از سقیم در مورد همهٔ شاعران

۳- دهخدا؛ یادداشتهایی دربارهٔ اشعار حافظ؛ مجلّهٔ دانش؛ سال ۲/شمارهٔ ۱۳۳۰/۹ صص ۱۳۳۰-۴۰۴؛ نیز: هومن، محمود؛ حافظ؛ طهران؛ ۱۳۳۷؛ صص ۱۳۳۵-۴۲۴؛ نیز: هومن، محمود؛ حافظ؛ طهران؛ ۱۳۴۷؛ صص ۱۳۳۵-۴۲۷ (سخنی چند دربارهٔ روش تصحیح دیبوان حافظ). نیز نگاه کنید به: دیوان حافظ بر اساس نسخهٔ مورّخ ۸۱۸هجری؛ ترتیب و تنظیم پر فسور نذیر احمد؛ استاد دانشگاه اسلامی علیگره؛ نشر مرکز تحقیقات فارسی رایزنی فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی ایران؛ دهلی نو؛ ۱۹۸۸/۱۳۶۷؛ مخصوصاً مقدّمهٔ استاد نذیر احمد که شامل مبلغی انتقاد از کار مرحوم قزوینی است.

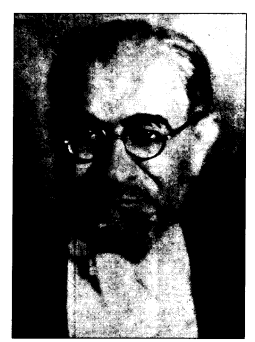
#### پژوهش و پژوهشگران ادبیّات... (بخش اوّل)

یکسان نیست. مثلاً راه تصحیح علمی شاهنامه با دیوان حافظ کاملاً متفاوت است. زیرا از شاهنامه نسخهای که تا حدود دویست سال پس از درگذشت فردوسی نوشته شده باشد وجود ندارد. در کار شاهنامه دانستن زبانهای پهلوی و اوستایی و حتی سنسکریت و آگاهی از افسانه ها و اساطیر و حماسه های دیگر اقوام هند و اروپایی و نیز تاریخ ایران باستان اهمیّت دارد نه اطلاع بر قرآن و احادیث و دیگر علوم دینی و ادبی آن روزگار.

مصحّح کاردان و با وجدان به داشتن یک نسخه، هر قدر هم که قدیم باشد، اکتفا نمی ورزد بلکه نسخه های دیگر نزدیک به عهد مؤلّف را از هرگوشهٔ جهان باشد به دست می آورد و در هر سطر و کلمه تمام آنها را با یکدیگر می سنجد. این نوع کار علمی با شتابزدگی و سودجویی و شهرت طلبی ابداً سازگاری ندارد و علاوه بر امانت نیازمند بر دباری و انتظار است و تحمّل هر نوع هزینه و سفر به نیّت تحصیل نسخه های کهنه و کهنه تر در کتابخانه ها و موزه های اقطار مختلف عالم، و اطلاع بر وجود نسخه های قدیم یک متن مستلزم مراجعه به همهٔ فهرستهای موجود کتابخانه ها و موزه ها و مکاتبه با کتابداران و کتاب شناسان نقاط پراکنده است. عالم حقیقی به کار خود غزّه نمی شود و هرگز احتیاط را از دست نمی نهد. اینها شمّه ای است از کار جانکاه مصحّح متون قدیم که دیگران غالباً از آن بی خبرند. و نمی دانند که تصحیح یک متن قدیم پُر بی شباهت به بازسازی عمارتی قدیم که از تطاول دشمنان و تأثیر باد و باران ویران شده است، نیست، با این تفاوت که در بازسازی آن بنای کهن دست معمارِ دانا باز و آزاد است و از مصالح محکم تر و بهتر استفاده می کند تا آن را از زیانهای ارضی و سماوی برکنار بدارد و حتی باد و باران ویران شده است، نیست، با این تفاوت که در بازسازی آن بنای کهن دست معمارِ دانا باز و آزاد به همین نیّت خیر تغییراتی در هندسه و طرح بنا را مجاز می شمرد. ولی در تصحیح یک متن کهنهٔ علمی یا ادبی یا تاریخی کوچکترین دخالت و تصرّف، ولو آنکه ناشی از حسن نیّت بوده باشد، تجاوز و دخالت ادبی یا تاریخی کوچکترین دخالت و تصرّف، ولو آنکه ناشی و حقّ هم همین است.



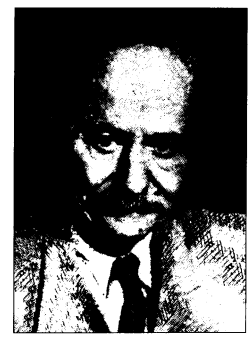
سيدحسن تقى زاده



محمدعلى فروغى



سيداحمد كسروى



على اكبر دهخــدا

# پژوهش و پژوهشگران ادبیّات و تاریخ از قزوینی تاکدگنی (۲)\*

### حشمت مؤيد

صد سالی می شود که راه و روش پژوهش ادبی و تصحیح انتقادی متون قدیم در ایران رسوخ کرده است. تاکنون چهار نسل پژوهشگر قدم به میدان نهاده و هریک سهمی در تکامل و پرورش این شیوهٔ نوین ایفا نمودهاند.

در بازار آشفتهٔ ایران امروز که شمار مردم کتابخوان، در قیاس با یکصد سال پیش، به صدها برابر رسیده و میزان چاپ کتاب افزایشی حیرتانگیز یافته، مردم دغل باز و سودجو هم که از سرمایهٔ علمی و شعور تحقیق بویی نبرده اند، به تک و دو افتاده اند، پی در پی کتابهای قدیم و جدید را با تعلیقاتی مثلاً از این قبیل که شیره شیرین است و پنجه و جب، بیرون می دهند و از این رهگذر نه تنها به نان و آبی بلکه به نام و آبرویی نیز می رسند.

در کشوری که سنّت فرهنگی آن بیش از هزار سال بر محور شعر و ادب می چرخیده است، شمار زنان و مردانی که طیّ یک قرن در این عرصه فعّال و صاحب نظر بودهاند بیش از آن است که در یک مقاله یا خطابهٔ کو تاه بتوان همه را یاد کرد. نگاهی سریع به رجال سیاست و کشورداری ایران در قرن بیستم نشان می دهد که چندین تن از آنها مورّخ و ادیب و سخنور بودهاند. از آن جملهاند: پیرنیا که تاریخ ایران باستان را نوشت، و ثوق الدوله که شاعری قوی دست بود. هژیر که دربارهٔ حافظ کتاب نوشت. علی اصغر حکمت که استاد و مؤلّفی مبرّز و حامی پژوهش و دانش بود. در مقابل، بهترین تألیفات در تاریخ و آداب و عادات اجتماعی ایران را عبدالله مستوفی و مرتضیٰ راوندی

<sup>\*</sup> از آنجاکه بنای این مقاله از سر ناچاری بر اختصار است و همه جا به حدّ اقل اکتفا شده است، در زیرنویسها هم فقط مهمّ ترین مراجع و تألیفات و سندهای لازم و دیگر مشخّصات قید میشود.

#### خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۱۲)

نوشتند که شهرت استادی و پژوهشگری نداشتند. استاد پزشکی، دکتر امین الله مصباح دیوان شعر داشت و رضاگنجه ای استاد دانشکدهٔ فنّی موفّق ترین هفته نامهٔ طنز و انتقاد اجتماعی (بابا شمل) را منتشر می کرد. در چنین فرهنگی مرزبندی دقیق آسان نیست و لا اقل در مقاله ای مقدّماتی در ذکر نامی و حذف نام دیگر باید محتاط بود. با رعایت این جوانب و ملاحظات است که بنده در این گفتار کوتاه، تنها از کسانی که گمان می کنم سر آمد پژوهشگران در مفهوم غربی این کلمه بوده اند، یاد خیری خواهم کرد.

\* \* \*

تاریخ تصحیح عالمانهٔ متون قدیم در ایران با نام محمّد قزوینی آغاز میگردد. در میان همنسلان قزوینی سه دانشمند بزرگ دیگر بودند که آنها هم مانند قزوینی گرد تدریس و استادی دانشگاه نگشتند. این سه تن همراه با قزوینی ستونهای چهارگانهٔ کاخ معرفت علمی امروز ایران به شمار میروند. پیش از پرداختن به محمّد قزوینی، با یادی از این سه تن، یعنی محمّد علی فروغی، سید حسن تقیزاده، و علی اکبر دهخدا، شروع می کنم.

فروغی پدر اندر پدر از خاندان فرهنگ و ادب بود. وی با آنکه در دارالفنون قدیم پزشکی خوانده بود، روی به فلسفه و ادبیّات آورد. هنوز جوان بود که شغل ریاست مدرسهٔ سیاسی را به جای پدر خود احراز کرد. از آن پس به خدمات سیاسی پرداخت، به نمایندگی مجلس رسید، نمایندهٔ مردم ایران در جامعهٔ ملل شد و یک سال رئیس آن جامعه بود. چند بار به نخست وزیری رسید، و در ۱۹۴۱که رضا شاه مجبور به استعفا از تخت سلطنت گشت، تدبیر او انتقال پادشاهی را به پسرش محمّد رضا شاه پهلوی میسر ساخت. فروغی مردی حکیم و خردمند بود. چند کتاب تصحیح و تألیف و ترجمه کرد. معروف ترین اثرش کتاب سیر حکمت در اروپا است که به نثری دلکش و روان و بلیغ نوشته شده است. ا

سیّد حسن تقیزاده در سراسر عمر دراز خویش بار علم و سیاست را تو أماً بر دوش می کشید. ذهنی بسیار تند و روشن داشت. مقالات او دربارهٔ فردوسی که جمعاً به حجم یک کتاب سیصد صفحهای می رسد اوّلین تألیف معتبر و دقیق یک ایرانی دربارهٔ شاهنامه است. کتاب گاه شماری در ایران (۱۳۱۶)، و مقالات فوق العاده عالمانه اش به انگلیسی دربارهٔ تقویم های مختلف باستانی که مستلزم دانستن چندین زبان قدیم و جدید و عمق نظر در مباحث حسابهای نجومی است همه شامل تحقیقات دست اوّل و جزء به جزء مستند به اسناد معتبر است. ساب تقیزاده را در سه رشتهٔ علم و سیاست و دین باید از

۱- دربارهٔ زندگی و آثار فروغی مقالات پراکنده در مجلّهها فراوان است. ر. ک.: افشار، ایرج؛ ن**تر فارسی معاصر؛** طهران؛ ۱۳۳۰؛ صص ۶۷–۶۸. و: م**جموعهٔ گفتارهایی دربارهٔ چند تن از رجال ادب و تاریخ ایران، انتشارات کتابخانهٔ مرکزی <b>و مرکز اسناد**؛ به اهتمام قاسم صافی؛ طهران؛ ۱۳۵۷؛ صص۵–۴۷.

٢- يغمائي، حبيب؛ فردوسي و شاهنامه أو؛ سلسله انتشارات انجمن آثار ملّى ٧٢؛ طهران؛ ١٣٤٩.

۳- *گاهشماری در ایران قدیم*؛ طهران؛ ۱۳۱۶. بیس*ت مقالهٔ تقیزاده*؛ مُحتوی بُر ترجمهٔ ۱۳ مقاله از انگلیسی و فرانسه و یک مقاله از آلمانی و پنج مقالهٔ فارسی، و تعلیقات بر کتاب *گاهشماری در ایران قدیم*؛ بنگاه ترجمه و نشر کتاب؛ طهران؛

### پژوهش و پژوهشگران ادبیّات... (بخش دوّم)

یکدیگر جداکرد و داوری نمود. شرح زندگانی پرآشوب، کثرت و تنوّع عرصهٔ دانشهایی که این طلبهٔ جوان تبریزی بدان دست یازید و درخشید، و بسیاری از دیگر جنبههای زندگانیش می تواند به چندین مجلّد برسد و چندین پژوهشگر را سالها در کتابخانهها و آرشیوهای اسناد چندین کشور بدواند و به کار بگمارد. <sup>۴</sup>

نفر سوّم که به گونهای دیگر از ارکان استوار فرهنگ قرن بیستم ایران است **علی اکبر دهخدا** است که نامش با چهار کار متفاوت در تاریخ ایران جاودانه خواهد ماند:

اوّل سلسله مقالات انتقادیش، به ویژه آنهاکه به عنوان چرند و پرند منتشر میشد و استفاده از زبان عامّیانه و اصطلاحات کوچه و بازار را ده سال پیش از جمالزاده وارد در نوشتههای ادبی فارسی کرد.

دوّم، مجموعهٔ کوچک ولی سخت نغز و ذیقیمت اشعارش که به جز چند قطعهٔ بالنّسبه ساده، به زبانی بسیار فخیم و سنگین سروده شده است که فهمیدن آن آسان تر از فهمیدن شعر خاقانی نیست.

سوّم، بزرگترین مجموعهٔ ضرب المثلها و عبارات قصارگونه و تمثیلات فارسی و عربی با نقل شواهد و مآخذ، در چهار جلد بزرگ به نام امثال و حکم.

چهارم، کتاب عظیم لغت نامه که همه از کم و کیف آن آگاهاند.<sup>۵</sup>

این سه تن، یعنی: فروغی، تقیزاده و دهخدا، هم درکار سیاست دخیل و فعّال بودند و هم در عرصهٔ پژوهش و دانش از نوادر روزگار محسوباند، مخصوصاً تقیزاده و دهخدا. دهخداکار سیاست را از راه مقالات تند انتقادی معروفی که در صور اسرافیل مینوشت، بعد از زوال دورهٔ استبداد صغیر دیگر دنبال نکرد و عمر را وقف تألیف آثارش نمود.

نفر چهارم که در چشم دانشگاهیان پایهٔ بسیار بلند دیگری دارد و به اتّفاق آراء استاد اجلّ بلا معارض این قرن، بلکه چندین قرن گذشته، محسوب میگردد هحمّد قـزوینی است که چون بنیانگذار روش تحقیقات علمی و تصحیح انتقادی متون قدیم است باید به دقّت و تفصیل بیشتری درخورگنجایش این گفتار معرّفی شود.

امًا پیش از قزوینی، از دو دانشمند بزرگ دیگر، ولو آنکه پیش تر از شروع پژوهشگریهای علمی نوین میزیستهاند و با روشهای تحقیق انتقادی انسی نداشتهاند، یادکنیم، زیرا هر دو استاد مسلّم ادبیّات

<sup>.1448</sup> 

۴- افشار، ایرج (به اهتمام)؛ مقالات تقیزاده؛ ۸ جلد؛ طهران؛ ۱۳۴۹ تا ۱۳۵۸. نیز: افشار، ایرج؛ زندگی طوفانی: خاطرات سیّد حسن تقیزاده؛ چاپ دوّم؛ طهران؛ ۱۳۷۲. نیز: یغمایی، حبیب؛ یادنامهٔ تقیزاده؛ سلسله انتشارات انجمن آثار ملّی ۷۵؛ طهران؛ ۱۳۴۹.

۵- دکتر دبیر سیاقی (به کوشش)؛ چرند پرند در مقالات دهخدا؛ طهران؛ ۱۳۶۲؛ صص۳-۲۱۸. دکتر دبیر سیاقی (به کوشش)؛ *دیوان علی اکبر دهخدا*؛ طهران؛ ۱۳۶۰. *امثال و حکم*؛ چهار جلد؛ مکرّر چاپ شده است. *لغت نامه؛ دورهٔ جدی*د؛ چاپ دوّم؛ ۱۶ جلد؛ مؤسّسهٔ لغت نامهٔ دهخدا؛ طهران؛ ۱۳۷۷.



بديع الزمان فروزان فر



محمد قزويني



دكتر پرويز ناتل خانلري



سعيد نفيسي

#### پژوهش و پژوهشگران ادبیّات... (بخش دوّم)

فارسی و تازی و علّامهٔ علوم سنّتی اسلامی بودهاند، یکی میرزا عبدالجواد ادیب نیشابوری (۱۸۶۳–۱۹۲۶) که در خطّهٔ خراسان می درخشیده است و بسیاری از حکم گزاران ملک ادب از قبیل ملک الشّعراء بهار و بدیع الزّمان فروزانفر و محمّد تقی مدرّس رضوی و محمّد پروین گنابادی و محمود فرّخ و نیز دانشمند نامی بهائی عبدالحمید اشراق خاوری پروردهٔ مکتب اویند؛ و دیگر سیّد احمد ادیب پیشاوری (۱۸۴۴–۱۹۲۰) که در ۱۸۸۲ از هندوستان به ایران هجرت گزیده و تا پایان زندگی در طهران می زیسته است. ۷

\* \* \*

سخن گفتن دربارهٔ محمّد قزوینی، خاصّه اگر بنا بر مقالهای کو تاه و در زمرهٔ معرّفی اشخاص دیگر باشد، نه اینکه آسان نیست بلکه اصولاً ممکن نیست. در شرح محامد اخلاقی و شخصیّت علمی این مرد آنقدر گفته و نوشته اند که مجموع آنها به چندین مجلّد ضخیم بالغ می شود. بدون اغراق در حقّ هیچ عالم و دانشمند ایرانی، حتّی دربارهٔ حکمای بزرگ صدر اسلام از رازی و ابوریحان و ابن سیناگرفته تا غزالی و ملّ صدرا و حکیم سبزواری، اینهمه مقاله و شرح نعوت و کمالات تاکنون در قلم نیامده است. بنا بر این بنده به نهایت اختصار یادی از آن استاد می آورم و خوانندگان گرامی را در حدّ حوصله و علاقه مندی و امکان هرکس به آثاری رجوع می دهم که شماری از آن را در یادداشت ذیل ذکر می کنم.

قزوینی در ۱۸۷۷ در طهران متولّد شد. پدرش از علمای ممتاز و یکی از چهار مؤلّفان نامهٔ دانشودان بود. در جوانی علوم اسلامی و ادبیّات تازی و پارسی را نزد علمای بزرگ فراگرفت. چندین سال محضر ادیب پیشاوری و حاجی شیخ هادی نجم آبادی و چند دانشمند شهیر دیگر را درک کرد. همدرس و انیس محمّد علی فروغی و برادرش بود و در همان سالها قزوینی به فروغی درس عربی می داد و از او فرانسوی می آموخت. در اواسط ۱۹۰۴ به دعوت برادرش به شوق دیدن نسخههای قدیمی و کتابخانهٔ بزرگ لندن عازم انگلستان شد به این نیّت که چند ماه بعد به ایران برگردد، ولی در اروپا چنان شیفتهٔ بخقیق گشت و مستغرق دریای کتب و مخطوطات گردید که هرچیز دیگر را از یاد برد و شاید اگر جنگ جهانی دوّم و به تبع آن دعوت حکومت ایران برای حفظ او از مخاطرات جنگ وقوع نیافته بود وی هرگز به ایران بر نمی گشت. بیش از آن دو سالی به ایران بر نمی گشت. بیش از آن دو سالی در لندن گذرانده بود و سالهای جنگ جهانی اوّل تا پایان ۱۹۱۹ را نیز در برلن اقامت داشت. پس از

۶- جلالی پُنذری، یدالله (به کوشش)؛ زندگی و اشعار ادیب نیشابوری؛ طهران؛ ۱۳۶۷. شامل گفتاری از محمد رضا شفیعی کدکنی؛ صص۱-۱۴. و زندگی نامهٔ ادیب؛ صص۱۵-۱۰۰؛ دیوان اشعار؛ صص۱۲۴-۲۴۵؛ تعلیقات؛ صص۲۴-۲۴۵. دانشمند فقید بهائی عبدالحمید اشراق خاوری از شاگر دان ادیب بوده و شرح احوال او را در مجلهٔ ارمغان (سال هفتم و هشتم) نوشته است که در لغت نامهٔ دهخدا نیز نقل شده است.

۷- ر.ک.: عبدالرسولی، علی (به کوشش)؛ دیوان ادیب پیشاوری، با شرح و تعلیقات؛ چاپ دوّم؛ طهران؛ ۱۳۶۲. شرح احوال ادیب در مقدّمه آمده است.

مراجعت به ایران ده سالِ پایان زندگانی بسیار ساده و حتّیٰ می شودگفت فقیرانهٔ خود را در ادامهٔ خدمت به تاریخ و ادب ایران صرف کرد تا در هشتم خرداد ماه ۲۹/۱۳۲۸ مه ۱۹۴۹ در سنّ هفتاد و دو سالگی درگذشت.^

اسلامشناسان و ایرانشناسان جهان قزوینی را صاحب برترین پایگاه علمی و در زمرهٔ مفاخری میشمرندکه وجودشان مایهٔ برکت و سرمایهٔ عرف و افتخار یک ملّت است. نویسنده و دانشمند بزرگ مصر، استاد طهٔ حسین در نامهایکه پس از دریافت خبر وفات قزوینی نوشته است، از جمله میگوید:

«فهذا الرزء ليس فاجعة لايران وحدها، وليس فاجعة لك و لالى، و انّما هو فاجعة عظيمة ثقيلة للادب و العلم و البحث و الاستقصاء... و ما صديقنا الراحل الاكوكب يضيئي الآفاق للباحثين و الدّارسين، فقد هَوى الآن و هيهات ان يتألق كوكب مثله من القلائل الّذين الى تعويضهم سبيل...» ٩

مقالات و قصائدی که دانشمندان و شاعران ایران در پنجاه سال گذشته دربارهٔ قزوینی نوشته و سرودهاند، گواه مقام عظیمی است که او در دلها حائز گشته است. برای تنوّع و شاهد سخن چند بیت کوتاه از قصایدی که دکتر صورتگر و استاد فروزانفر در همان تاریخ درگذشت وی سرودهاند، نقل میکنم. صورتگر میگوید:

دریغا که خورشید تابان نشسته یکی جشن برپای بینم به مینو زبان آور نغز گفتار سعدی ستایشگر رادی و قهرمانی تو در مجلس بزم آن نامداران همی بینمت ای سمّی پیمبر

و زآن خاک انده بر ایران نشسته... کجا خواجه بر صدر ایوان نشسته خداوند کلک درفشان نشسته جهان پهلوان خراسان نشسته... چو یکتا چراغی فروزان نشسته که با مصطفیٰ شاد و خندان نشسته

۸- تاریخچهٔ زندگی قزوینی را بسیاری نوشته اند. دربارهٔ هیچ دانشمند معاصر و شاید هیچ نویسندهٔ ایرانی تا این حد مقاله نوشته نشده است. ذکر یک دهم و شاید یک صدم آن نوشته ها نیز در اینجا ممکن نیست. ر. ک.: عکامه قزوینی (خطابه ها و مقالاتی که پس از فوت او در ۱۹۲۸ ایراد و منتشر شده است؛ طهران؛ ۱۳۲۸. نیز مجلّدات: فهرست مقالات فارسی؛ به کوشش ایرج افشار، و اخیراً مجلّهٔ گلستان؛ فصلنامهٔ شورای گسترش زبان و ادبیّات فارسی در امریکای شمالی؛ سال سوّم؛ شمارهٔ ۳و ۴؛ پائیز و زمستان ۱۳۷۸ (ویژه نامهٔ عکرمه قزوینی).

۹- یادداشتهای دکتر قاسم غنی؛ جلد ۹؛ ۱۹۸۲؛ ص ۵۵۴. ترجمهٔ عبارات استاد طهٔ حسین به تقریب چنین است: «این مصیبت فاجعه ی تنها برای ایران نیست، و فاجعه ای فقط برای تو و من هم نیست، فاجعه عظیم و سنگینی برای ادب و علم و بحث و پژوهش است. دوست درگذشتهٔ ما ستارهای بود که آفاق را برای پژوهشگران و دانشوران منوّر می ساخت، و اکنون فرو رفت، هیهات که از میان اندک دانشمندانی که زوالشان جبران پذیر است دیگر اختری چون او طلوع کند...»

# پژوهش و پژوهشگران ادبیّات... (بخش دوّم)

چو دیهیم بر فرق ایران نشسته <sup>۱۰</sup>

تو خود زندهٔ جاودانی که نامت فروزانفر میگوید:

پیشوای اهل تحقیق و خداوند ادب

كعبهٔ معنىشناسان، قبلهٔ دانشورى

آن محمّد نام محمود السير كز روى طبع

داشت استغنای سلمانی و صدق بوذری

زین محمّد یافت قزوین عزّ و رتبت همچنانک

زان محمّد خاک یثرب عزّ و جاه و برتری...

پاکنزادی، پاک رفتی، هیچت آلایش نبود

زین جهان کالوده بینمش از ثریّا تا ثری

زین جهان رستی و پیوستی به عیش جاودان

زانکه همزانوی فردوسی به فردوس اندری<sup>۱۱</sup>

\* \* \*

اینهمه توصیف و تعریف که علمای شرق و غرب در بیان نعوت و کمالات قزوینی نوشتهاند بدون اغراق دربارهٔ احدی دیگر دیده و شنیده نشده است. چند نمونهٔ کوتاه زیر شاهد این واقعیّت است مینورسکی،که خود از اجل خاورشناسان این قرن بود، مینویسد:

«[در پاریس] هر پنج شنبه به خانهٔ او می رفتم...گاهی جسار تا سؤالی غیر عادّی می پرسیدم. قزوینی از بالای عینک خود که در این موقع به میان دماغش رسیده بود، نگاهی خیره به من می کرد و با لحنی جدّی می گفت: "چطور ؟" من مثل مجرمی که در مقابل قاضی سختگیر ایستاده باشد، بر خود می لرزیدم تاکتابها و فرهنگها از قفسه ها و یادداشت ها از خوابگاه به روی میز می آمد و بر روی هم انباشته می شد و سرانجام مطلب مشکوک محقّق و مشکل حلّ می گردید... قزوینی هرچه می کرد با منتهای دقّت و توجّه می کرد، هیچ چیز را کوچک نمی شمرد. جزئیّات تاریخی برای قزوینی در حکم پیچ و مهرهٔ ماشینی بود که پارچهٔ تاریخ ایران را می بافت...» ۱۲

استاد پورداود نوشته است:

«[قزوینی]از بخششهای ایزدی هم برخوردار بود. هوش سرشار خداداد و حافظهٔ تند و تیز داشت،

١٠ عَلَامة قزويني (خطابهها و مقالات...)؛ ص١٨.

١١-همان اثر؛ صص٢٥-٢٤.

۱۲- اتّحاد، هو شنگ؛ محمّد قزويني از ديدگاه ديگران؛ فصلنامهٔ هستي؛ شمارهٔ تابستان؛ ۱۳۷۴؛ ص ۳۰.

و باز برتر از اینها، چیزی که مایهٔ رستگاری همه است، نیروی کار است، و در کار و کوشش خود شکیبا و بردبار بودن، از کار نهراسیدن و تن به رنج در دادن و به همه چیز پشت پا زدن، گوشه گرفتن، و از نادانان دوری جستن، و دانش را از برای خود دانش دوست داشتن و آن را مایهٔ روزی نساختن و سبب بر تری و سرفرازی نشمردن، و پی نام و نشان نرفتن... بزرگ مَنِش و آزاد و وارسته بودن، ... باید از فرهٔ ایزدی برخوردار بود و از پر تو آسمانی بهره داشت. به عقیدهٔ من وقتی همهٔ این شروط در کسی جمع شد او دانشمند واقعی است. قزوینی آنچنان که من او را شناختم، چنین کسی بود... "

# استاد سعید نفیسی میگوید:

«... این مرد صفات مردانهٔ بسیار بارور داشت. این مرد بالاتر از آن بود که به زنده یا مردهٔ او تملّق بگویند... مردی امین بود. درست گفتار بود. درست کردار بود. در برابر دانش متواضع و با دانشمندان افتاده و محجوب بود. حرص و طمع این جهانی در او نبود... مرحوم قزوینی در درجهٔ اوّل در زبان و ادبیّات تازی احاطه ای شگرف و باور نکردنی داشت. جزئیّات صرف و نحو و اشتقاق این زبان وسیع دشوار تازی چون موم در زیر انگشت او بود، و من گمان ندارم چیزی از بزرگان ایران که نامشان باعث افتخار زبان عرب است مانند سیبویه و بدیع الزّمان همدانی و... کم داشته باشد و قطعاً احاطهٔ او در هیچیک از ایشان نبوده است زیراکه این مردم همه ذی فنّ بودند و او ذی فنون. این مرد در معارف اسلامی احاطه ای داشت که قطعاً دیگر در کسی گرد نخواهد آمد زیراکه دیگر جهان فرصت چنین کاری را به کسی نخواهد داد.» ۱۴

## تقىزادە مىنويسد:

«نظیر ایشان (= قزوینی) در تمام تاریخ دراز ما باکثرت عظیم عدّهٔ اهل علم و فضل بسیار کم و نادر است. فضلای محقّق معاصر این مملکت پیرو و شاگرد روحانی و مقلّد طریقهٔ او هستند... صریحاً می توانم بگویم که آن مرحوم، تا آنجاکه می دانم، تنهاکسی بود از ایرانیان که می توان او را در محافل علمی مغرب زمین پهلوی علمای محقّق بزرگ در فنّ مخصوص گذاشته و به او افتخار کرد. او ابوریحان و ابن خلدون عصر ماست.

و علّامهٔ بسیار بزرگ آلمانی مارکوارت در نامهای خطاب به ادارهٔ روزنامهٔ کاوه در برلین نوشته بوده است: «ایرانی که باز ممکن است از آن دانشمندی مثل میرزا محمّد خان قزوینی بوجود آید، نخواهد

١٣ – همانجا؛ ص ٣٠.

۱۴-همانجا؛ ص۳۴.

۱۵ – همانجا؛ صص ۳۱–۳۲.

مُرد.،

قزوینی از همان ابتدای ورود به اروپا شاخص ممتاز علوم شرقی بود و باری عظیم و سنگین از میراث درخشان تمدّن اسلامی بر دوش می کشید و حضورش در قلب اروپا بی شباهت به وجود یک کتابخانهٔ متحرّ ک معارف اسلامی نبود. و همین ثروت بی کران علمی بود که او را به مناعت طبع و غروری پسندیده در مواجهه با غربیان مجهز ساخته بود تا آنجا که دیری نپائید که برای همان استادان غربی مرجعی موثّق محسوب شد که مشکلات و پرسش های خود را به او می نوشتند یا نزدش می بردند و جواب می گرفتند. یکی از اراد تمندان قزوینی ادوارد براون بود که تا پایان زندگی از هیچگونه پشتیبانی و خدمت به او دریغ نورزید. قزوینی هم با تشخیص حسّ طلب و دانش دوستی و استعداد براون، دوستی دانشمند انگلیسی را به دل گرفت و این رابطهٔ مودّت و احترام دو جانبه تا پایان زندگی براون در ۱۹۲۶ برقرار ماند. ۱۷

به پیشنهاد براون، قزوینی تصحیح و چاپ چندین کتاب مهم فارسی را عهدهدار شد: مرزباننامهٔ وراوینی، المعجم فی معاییر اشعار العجم از شمس قیس رازی، چهار مقالهٔ نظامی عروضی سمرقندی، جلد یکم لباب الالباب محمّد عوفی، و سه جلد جهانگشای جوینی را که شاهکار دقّت و عمق اطّلاع قزوینی است، تصحیح و با تعلیقات بیشمار آماده کرد و این کتابها در سلسله انتشارات اوقاف گیب به طبع رسید. علاوه بر این البته مقالات بسیار ذی قیمتی نوشت و یادداشتهای فراوانی به جاگذاشت که بعد از مرگش در بیشتر از ده جلد ۱۸ به چاپ رسیده است. در سالهای آخر زندگی که در ایران می زیست، دیوان حافظ را با مساعدت دکتر قاسم غنی و شد الازار را دربارهٔ مزارات شیراز به دستیاری عبّاس اقبال تصحیح و با تعلیقات ممتاز منتشر کرد. تعدادی از مقالههای او در دو مجلّد، معروف به بیست مقاله جمع آوری و منتشد شده است. ۱۹

از آنجاکه موضوع محوری این گفتار مسئلهٔ تصحیح انتقادی و علمی متون قدیم است این نکته را بیان می نمایم که آثار قزوینی سرمشق کار درست علمی برای دانشمندان ایران، شناخته شده است و تمام پژوهشگرانی که از همان آغاز شهرت قزوینی قدم به این میدان نهاده اند، زیر نفوذ عمیق او بوده و هستند و هیبت او را چون سایه ای سنگین که بر سراسر پهنهٔ پژوهشهای تاریخ و ادب گسترده است حس می کنند، و شاید خلاف حقیقت نباشد اگر بگوئیم که با وجود اینهمه کتاب و مجله و اشاعهٔ علم و تحقیق

۱۶-همانجا؛ ص۳۲.

۱۷ - جربز ددار، ع (گردآورنده)؛ مقالات قزوینی؛ جلد ۴؛ طهران؛ ۱۳۶۳ (به نقل از: بیست مقالهٔ قزوینی، جلد دوّم).

۱۸ - افشار، ایرج (به کوشش)؛ ی*ادداشتهای قزوینی*؛ ده جلد؛ چاپ اوّل؛ ۱۳۳۲–۱۳۵۴. چاپ سوّم در ۵ مجلّد؛ طهران؛ ۱۳۸۴. نیز: جربزهدار،ع (گردآورنده)؛ *مقالات قزوینی*؛ ۵ جلد؛ طهران؛ ۱۳۶۲–۱۳۶۶.

۱۹-بیست مقالهٔ قزوینی؛ جلد اوّل به کوشش ابراهیم پورداورد؛ بمبئی؛ ۱۳۰۷؛ و چاپ دوّم؛ طهران؛ ۱۳۳۲. جلد دوّم به کوشش عبّاس اقبال؛ طهران؛ ۱۳۳۳.

در این مدّت یکصد سال، هرگز کسی در عمق و دقّت و دانش بیکران به پای آن استاد مرشد نرسیده است.

\* \* \*

سخن دربارهٔ قروینی دراز شد و وصف او تمام نگشت، با این وجود بیان مطلبی را که دیگران ندانسته یا نخواسته اند بگویند، ضروری می دانم و آن موضوع حمله های بی رحمانه ایست که وی به محققان اروپا، مخصوصاً به عالم بزرگی مانند ماسینیون برده است. هدف ابداً نکته گیری و عیب جویی نیست و به همین لحاظ این پرسش را هم مطرح نمی کنم که چرا چنین مرد عظیم المناقبی مقد مهٔ کتاب نقطة الکاف کذائی را می نویسد و آن مقالهٔ مغرضانه را به امضای براونِ شاید ساده و سلیم دل به چاپ می رساند. ۲۰ قزوینی با تسلط خارق العاده ای که بر دریای معارف اسلامی داشته، البته می توانسته است اشتباهاتی در مقالات و تألیفات کسانی بیابد که فقط چند سالی در مدارس اروپا این معارف و زبانهای شرقی را آموخته و به پژوهش پرداخته بوده اند، ولی مستحق بی مهری و خشمی که نمونهٔ آن در چند عبارت زیر دیده می شود نبوده اند. هدفِ حمله ماسینیون است:

«... دو کتابی که اخیراً بعد از جنگ چاپ کرده است... به کلّی از نقطهٔ نظر یک مرد عالمی مثل سرکار بی فایده است و چنانکه عرض کردم جز مطالب پوچ بی معنی و اجتهادات بی اساس مؤسّس بر احتمالات نیش غولی و فرضیات وهمی و خیالات چرسی و هواجس بنگی و وساوس این نوع معروف از مستشرقین که در یک دو سال تحصیل مدّعی فهم آنها می باشند بلکه صاحب آراء مستقله و اجتهادات مخالف اجماع کل مسلمین و عقاید مضحکه که منشأ آنها جهل به عادات و رسوم و علوم و آداب مسلمین است که در بلاد اسلام هر بچّه طلبه ای بلکه هر پیر زنی آنها را می داند، چیز دیگری ندارد... ۲۱

... اگر بخواهید تصوّر اجمالی از جنم و مشرب و سایر حیثیات او بفرمایید عیناً تصوّر بفرمایید مسیوب [Blochet] رفیق و همکار بنده را. اگر نوشتجات او را خوانده اید لابد می دانید که چه جور جنمی است. این شخص [ماسینیون] هم برادر کوچک یا برادر بزرگ اوست در جهل و تهیدستی و اظهار فضل و مدّعیگری و سایر نعوت و صفات سلبیه و ایجابیه، حذو النعل بالنعل، بلکه مع شیئی زائد، بلکه دست او را از پُشت بسته است...» ۲۲

۲۰- نقطة الكاف؛ منسوب به حاجى ميرزا جانى كاشانى؛ كمبريج؛ ١٩١٠. دربارهٔ اين كتاب و مقدّمهٔ فارسى آن كه به قلم عكرمه قزوينى، ولى به امضاى ادوار د براون چاپ شده ر.ك.:

H. M. Balyuzi: E. G. Browne and the Babi Faith; Oxford; 1970.

۲۱- افشار، ایرج (به کوشش)؛ نامه های قزوینی به تقی زاده ۱۹۱۲-۱۹۳۹؛ طهران؛ ۲۵۳۶ (= ۱۳۵۶)؛ صص ۱۰۳-۱۰۳. ۲۲- همانجا؛ ص ۱۰۳.

و دربارهٔ عالم بزرگی مانند بروکلمان مینویسد: «... بروکلمن هم خالی از شارلاتانی نیست، بلکه خیلی هم شارلاتان و بسیار جاهل [است] و بسیار خبطهای فاحش در مصنّفات و مطبوعات خود کرده است...»

خصلت قزوینی جهل و بی دقتی و دروغ و سهل انگاری در کار تحقیق را بر نمی تافت و این شهامت اخلاقی را داشت که حتّی خودش را بی رحمانه ملامت می کرد که در فلان مورد چرا بیشتر احتیاط نورزیده است. معذٰلک خشم و پرخاشگری او نسبت به خاور شناسان صرفاً و مطلقاً ناشی از حقیقت دوستی او نبوده و حتماً عقده ای انگیزه ای روانی و مربوط به زندگی و روابط اجتماعی او در اروپا عموماً و در پاریس خصوصاً داشته است. حکایت زیر که جمالزاده نوشته، نشان می دهد که قزوینی نسبت به علمای آلمان احترام خاصّی داشته است.

قزوینی به ملاقات مارکوارت رفته بوده و سپس به ادارهٔ کاوهٔ برگشته است. جمالزاده میگوید:

«... با حال عجیبی وارد شد. گویی و حشت زده بود. چشمان در شتش در شت تر شده بود و آتش فشانی می کرد. به محض اینکه وارد اطاق دفتری شد که تقی زاده و راقم این سطور در آنجاکار می کردیم به صدای بلند و پرخاش کنان فرمود: این چه کاری بود که شما کردید، چرا مرامجبور کردید به دیدن این شخص (= مارکوارت) بروم. او کجا و من کجا، او دریاست و من قطره ای بیش نیستم. در مقابل او من آدمی که خودم را کسی پنداشته بودم نیست و معدوم دیدم. ای کاش پایم شکسته بود و نرفته بودم...» \*۲

در حکایتی دیگر نقل کرده اند که روز ۴ ژانویهٔ ۱۹۲۰ قزوینی از آلمان به پاریس مراجعت می کرده و دوستانش برای مشایعت او در ایستگاه راه آهن جمع شده بوده اند. تقی زاده که احساس رنجشی در رفتار قزوینی می کرده است، با اصرار فراوان از او علّت گلهمندی را می پرسد تا عذر خواهی کند و بالاخره قزوینی «درماند و گفت: بله، فقط یک چیز بود، و آن اینکه به آدم جلوی روی خودش نمی گویند، تو ژنی نیستی!» ۲۵

ماسینیون و بلوشه و باقی آنهاکه در تماس نز دیک با قزوینی بوده و ناچار می دیدهاند و می دانستهاند

۲۳- همانجا؛ ص۱۳۹. برای اظهارنظرهای تحقیرآمیز قزوینی دربارهٔ چند تن دیگر از خاورشناسان، رجوع کنید صفحهٔ ۲۲۶ راجع به برتلس؛ صفحات ۱۴۱-۱۴۲ راجع به هانری ماسه؛ صفحهٔ ۱۰۴ به بعد راجع به بلوشه. دربارهٔ خاورشناس فرانسوی "شفر" می نویسد: «اگر سفرنامهٔ ناصرخسرو و سیاست نامهٔ نظام الملک را... همینطور که مرحوم شفر چاپ کرده است دوباره چاپ کنند "زاد فی الطنبور نغمهٔ اخری" خواهد شد، زیرا که این دو کتاب مثل سایر مطبوعات مرحوم شفر که به مسامحه و مساهله و قلّت توثّق ضرب المثل است مشحون از اغلاط واضحه بل فاضحه است و مصداق "بیر کلمه و اوج غلط" است.»؛ همانجا؛ ص ۵۱.

۲۴- یادگارهایی از روزگار جوانی جمالزاده؛ راهنمای کتاب؛ سال ۱۶؛ شمارههای ۱۰–۱۲؛ ص ۶۴۱. ۲۵- مینوی، مجتبیٰ؛ یاد یار گذشته؛ راهنمای کتاب؛ سال ۱۳؛ ص۶۹.

که وی چه بحر زخّاری است، به جای تجلیل شایسته، از این دریا سوء استفاده می کردهاند، یعنی پاسخ مشکلات خود را از او می گرفته و به نام خود منتشر می کردهاند. همچنین قزوینی می دیده است که خاور شناسان، مانند دیگر طبقات مردم اروپا در آن روزگار، ایرانیان و دیگر ملّتهای شرق را به دیده تحقیر می نگرند و فاسد و جاهل و فاقد فرهنگ پنداشته سزاوار استعمار می شمرند. مسلّم است که این احساس قزوینی را عذاب می داده و به نوعی و اکنش انتقام آمیز و ا می داشته است. براون و مینورسکی سرسپردهٔ او بودند و در نوشتههای خود به بانگ بلند فضیلت او را اعتراف می نمودند، و این تکریم یا حق شناسی، قزوینی را، که حقّی بر گردن آنها داشت و از "ژنی" بودن خویش واقف بود، خشنود می ساخت و نیز آن را علامت احترام به سنّتهای علمی اسلامی و مخصوصاً ایرانیان می شمرد، و خلاف می ساخت و نیز آن را علامت احترام به سنّتهای علمی اسلامی و مخصوصاً ایرانیان می شمرد، و خلاف آن را از ناحیهٔ دیگر مستشرقان تحقیر و توهین نسبت به کلّ تمدّن اسلامی می دانست و تحمّل نمی کرد.

معرّفی علّامه قزوینی پر دراز شد-البته در نسبت به حد این گفتار. ولی راه تحقیق علمی را او به ایرانیان نشان داد و آنچه در این وجیزه گفته شد، هزار یک آنچه در باب او نوشته اند نیست، و من بنده در کار علم مطلقاً پای بند این آیهٔ مبارک هستم (یا سعی می کنم که باشم) که فرموده اند، قوله جل و عزّ: «احب الاشیاء عندی الانصاف». سرمشق و راهنمای رفتار ما بهائیان باید دستور مبارک حضرت عبدالبهاء باشد که می فرمایند: «هرکس به شما ظلم و جفاکند البته مهر و وفا نمائید. اذیّت نماید رعایت کنید. بدگویی کند ستایش نمایید. تکفیر کند تکریم نمایید. طعن و لعن نماید نهایت ملاطفت اجرا داریده. میرزا محمّد علی نقض اکبر خسارت و بی حرمتی و خصومتی نماند که نسبت به مرکز میثاق وارد نیاورد. آیا به این جهت نباید بگوئیم که او یکی از بهترین خوشنویسان دنیا بود؟ در معرّفی دیگران به اختصار می کوشم و خوانندهٔ علاقه مند را به آثارشان و مآخذی که مفصّلاً شرح زندگی و کارهایشان را در بر دارند رجوع می دهم.

\* \* \*

از عباس اقبال (۱۸۹۶–۱۹۵۵) شروع می کنم که شاید کوشاترین و پر اثر ترین محقق مکتب قزوینی بود. اقبال فاضلی خود ساخته بود برخاسته از خانواده ای تهیدست که در کودکی در زادگاه خود آشتیان روزها نزدِ نجّاری شاگردی می کرده و شبها مکتب می رفته است. سائقهٔ طلب و استعدادی کمیاب او را به طهران کشانید، مدرسهٔ دارالفنون را به سرعت طیّ کرد و در همان مدرسه به تدریس پرداخت. بیست و هشت ساله بود که با سمت منشی هیئت نظامی ایران به پاریس فرستاده شد و آنجا در کنار وظیفهٔ خدمت، در دانشگاه سُربن به تحصیل پرداخت و در همان ایّام سر سپردهٔ قزوینی شد. در بازگشت به طهران به استادی دانشگاه رسید و تا ۱۳۳۴/۱۹۵۵ که در سنّ ۵۹ سالگی در رُم درگذشت، بیش از ۴۵ کتاب در ادبیّات و تاریخ و جغرافیا تألیف یا تهذیب یا ترجمه کرد و حتماً بیش از دویست مقاله نوشت. در تاریخ مخول و مخصوصاً در تاریخ عصر قاجار در ایران آن زمان همتا نداشت. مجلّهٔ یادگار که پنج سال به همّت

اقبال و مشحون از مقالات او منتشر میگشت، بهترین مجلّهٔ تحقیقاتی است که تا آن روز در ایران انتشار یافته بود. از آثار او یکی را به نام خاندان نوبختی که تحقیق دست اوّل است و در اروپا نیز مرجع موثّقی شمرده می شود ذکر می کنم. خواندن این کتاب بویژه از این نظر مهمّ است که در باب ادّعای وجود پسری که از امام عسکری در وجود آمده و درکودکی از دیده ها غایب شده و در چاه سامره پنهان شده اطلّاعاتی وسیع و مأخذی موثّق ارائه داده است.

ابراهیم بورداود (۱۸۸۶–۱۹۶۸) از نسل تقیزاده و قزوینی و در رشتهٔ پژوهشهای ایران باستان پیشرو دیگران بود. در جوانی شور مجاهدات سیاسی مدّتی او را سرگرم می داشت. پس از پایان جنگ اوّل جهانی یکسره رو به علم آورد. مهم ترین کار او، علاوه بر چندین مجموعه مقالات و دیوان شعر، ترجمه و گزارش بخشهای اوستاست در ۹ جلد. وی را باید بنیانگذار تحقیقات مربوط به آئین و زبانها و تاریخ ایران باستان و تأسیس دروس این رشته ها در دانشگاه طهران شمرد. بسیاری از تربیت شدگان یکی دو نسل بعد، او را پیشوا و پیشآهنگ این راه می شناسند. از آن جملهاند: دکتر بهرام فرهوشی، دکتر مجمفری، دکتر مهرداد بهار، دکتر یحیی ماهیار نوّابی، دکتر بدری قریب، دکتر احمد تفضّلی، دکتر فریدون وهمن، دکتر سیفالدین نجم آبادی، دکتر ژاله آموزگار، و چندین نفر دیگر. دکتر محمد مقدم و مخصوصاً دکتر صادق کیا را نیز که در این رشته پژوهشها و خدماتی انجام دادند نباید ناگفته گذاشت. ۲۷ محمد تقی بهار (۱۸۸۶–۱۹۵۱) ملک الشّعراء، استاد سخن و بقیّة السّیف شاعران سبک سنگین و محمد تقی بهار (۱۸۸۶–۱۹۵۱) ملک الشّعراء، استاد سخن و بقیّة السّیف شاعران سبک سنگین و وجود صرف سالها در مبارزه ها و مقامات سیاسی، از کار پژوهش غافل نماند، آثار ناشناختهٔ فارسی فخیم سامانی بود. دیوان شعرش یکی از خوش ترین یادگارهای ادب فارسی در قرن بیستم است. بهار با وجود صرف سالها در مبارزه ها و مقامات سیاسی، از کار پژوهش غافل نماند، آثار ناشناختهٔ فارسی مهم عاد کتاب سبک شناسی در تاریخ تطوّر نثر فارسی است که سرآغاز پژوهشهای این رشتهٔ بسیار مهم محصوب می شود.

بدیع الزّهان فروزانفر (۱۹۰۱-۱۹۶۹)، متولّد بشرویه وگویا از بستگان خانوادهٔ اوّل من آمن جناب ملّا حسین بشرویی بود. هرکس که محضر این مرد را درک کرده و ذهن وقاد، قدرت حافظه، دقّت و امانت کامل، فهم درست، و تسلّط بیکرانش را بر دیوانهای پارسی و تازی و عمق حیرتانگیزش را در معارف اسلامی شناخته باشد،گواه است که بعد از قزوینی شاید نظیر او در ایران نیامده باشد. یکی از

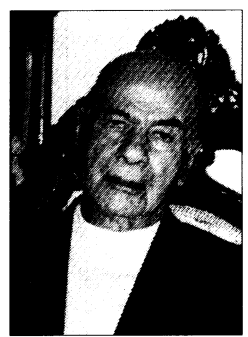
۲۶- اقبال، عبّاس؛ خاندان نویختی؛ چاپ اوّل؛ طهران؛ ۱۳۱۱. برای شرح احوال و فهرست آثار اقبال ر.ک.: افشار، ایرج؛ سواد و بیاض؛ جلد اوّل؛ طهران؛ ۱۳۴۴؛ صص ۲۵۷–۲۶۸؛ نیز ر.ک.: دکتر دبیر سیاقی، محمّد (به کوشش)؛ مجموعهٔ مقالات عبّاس اقبال آشتیانی، شامل یکصد و یک مقاله؛ طهران؛ ۱۳۵۰.

۲۷ - افشار، ايرج؛ سواد و بياض؛ جلد دوم؛ طهران؛ ١٣٤٩؛ صص ٥٥٩ -٥٧٠.

۲۸- بهار، مهر داد؛ دي*وان ملک الشّعراء بها*ر؛ جلد اوّل؛ طهران؛ ۱۳۶۸؛ ديباچه؛ صص يک-سي و دو. سواد و بياض؛ جلد اوّل؛ صص ۲۴۲–۲۴۶.



ابراهيم پورداود



دكتر ذبيح الله صفا



عباس اقبال



مجتبي مينوي

شاگردان فاضلش در وصف او می نویسد: «استاد بی نظیری که هنوز آسمان دانشگاه طهران بر سر چنوئی سایه نگسترده است.» ۲۹ درک فروزانفر از شعر و وسعت اطّلاعش در تصوّف اسلامی از او چهرهای یگانه ساخته بود. یادگار ماندنی فروزانفر علاوه بر رسالهٔ شرح احوال مولانا، سخن و سخنودان، تصحیح کلیّات عظیم شمس تبریزی، شرح احوال و آثار فریدالدّین عطّار و تصحیح چندین متن مهم مشحون از تعلیقات عالمانهٔ ارزشمند و تحریر مقالات محققانهٔ بسیار، سه جلد تفسیر مثنوی شریف است که در آن سه هزار بیت را شرح کرده بود که پیک اجل در رسید و مهلت اتمامش را نداد. دیگر از فضائل فروزانفر سبک نثر او بود که هم زیبا و شیوا می نوشت و هم درست و استوار. سال ها ریاست دانشکدهٔ الهیّات طهران را داشت، و در شرق و غرب عالم اسلامی مشهور و محترم بود. ۳۰

سعید نفیسی (۱۸۹۵–۱۹۶۶) در زمرهٔ محققان پُر توان نسل اوّل و مشهور بر کثرت تألیفات و تنوّع و دامنهٔ پژوهشهای ادبی بود. نفیسی دربارهٔ بیشتر شاعران بزرگ ایران از رودکی گرفته تا اشرف الدّین گیلانی نسیم شمال و بسیاری از مورّخان و نثرنویسان از هر دست و در هر رشته کتاب و مقاله نوشته یا آثارشان را انتشار داده است. نفیسی حرصی غریب به تألیف و تحریر داشت. کتاب لغت می نوشت، رمان و داستان هم می نوشت، به تاریخ ادبیّات روسیّه و فرانسه و تاریخ اجتماعی عصر قاجار و ترجمهٔ هومر و بسیار رشته ها و کارهای دیگر نیز می پرداخت. به دلیل همین شتابزدگی طبعاً فرصت دقّت نمی یافت و وسواس شاگردان مکتب قزوینی را نداشت و به حسودان مجال طعن و طنز می داد. انسانی مهربان و پاکدل و نیک نفس و نیکخواه بود. "

جلال همایی (۱۹۰۰-۱۹۷۹) هم در شعر و ادب فارسی استاد بود و هم در علوم اسلامی تبخر داشت. از جمله آثار او غزّالی نامه، جلد اوّلِ تاریخ ادبیّات فارسی، نشر نصیحة الملوک غزالی، التفهیم لاوائل صناعة التنجیم، تفسیر داستان "دژهوش ربا" از مثنوی رومی و چندین کتاب دیگر و مقالات بسیار است. چاپ دیوان عثمان مختاری به همّت او و با تعلیقات دقیق او موثّق ترین کار وی محسوب می شود. همایی طبع شعر هم داشت و قصایدی به سبک قدیم سروده است. ۲۲

مجتبی مینوی (۱۹۰۳–۱۹۷۶) از نام آوران نسل پژوهشگرانی است که راز و راه تحقیق علمی را درست آموخته بودند. وی سالهای بسیار در اروپا زیسته بود و اسلوب خاورشناسان را درست می شناخت. مینوی پرورده و شیفتهٔ قزوینی و مکتب او بود. هرچه نوشته و تصحیح کرده، از حیث دقت و مو شکافی معتبر و سرمشق است. باید افزود که وی صاحب شهامت اخلاقی و طرفدار راستین آزادی

۲۹- مهدوی دامغانی، دکتر احمد؛ *کلک*؛ شمارهٔ ۷۳-۷۷؛ فرور دین - خرداد؛ ۱۳۷۵؛ ص ۲۳۲.

۳۰-برای شرح زندگی و آثار و شخصیّت فروزانفر، ر.ک.:کلک؛ شمارهٔ ۷۳-۷۵؛ صص ۱۸۶-۳۰۶.

۳۱- یادنامهٔ سعید نفیسی؛ مجلّهٔ دانشکدهٔ ادبیّات و علّوم انسانی؛ دانشگاه طهران؛ شمارهٔ ۷۸؛ ۱۳۵۱. یادبود سعید نفیسی؛ راهنمای کتاب؛ سال نهم؛ شمارهٔ پنجم؛ ۱۳۴۵؛ صص۳۴۶-۴۸۴.

٣٢- هما يينامه؛ مجموعة مقالات علمي و ادبي؛ تقديم شده به استاد جلال همايي؛ طهران؛ ١٣٥٥؛ صص ١-٣٨.

دین و عقیده بود و از تاختن به دکانداران ریائی و دروغ پردازِ دین و سیاست پروایی نداشت. بهترین چاپهای شاید نهائی کلیله و دمنهٔ نصرالله منشی، دیوان ناصر خسرو، سیرت جلال الدین مینکبرنی و چند کتاب پُر ارزش دیگر را مدیون او هستیم. مینوی در سالهای جنگ جهانی دوّم گویندهٔ فارسی رادیو لندن (BBC) بود و با دانشمند خوش قلم فقید بهائی مرحوم حسن موقر بالیوزی دوستی و همکاری داشت. در سالهای آخر زندگی، پس از خدمات درخشانی که در مقام وابستهٔ فرهنگی ایران در ترکیّه داشت. در سالهای آخر زندگی، پس از خدمات درخشانی که در مقام وابستهٔ فرهنگی ایران در ترکیّه انجام داده و بسیاری از نسخههای ارزشمند قدیم فارسی راکه در خزائن مخطوطات آن کشور نگاهداری میشود طیّ مقالاتی مبسوط معرّفی نموده بود، "بنیاد شاهنامه" را تأسیس کرد که پس از وفاتش به دکتر محمّد امین ریاحی سپرده شد."

احمد کسروی (۱۸۹۰–۱۹۴۶) مو رّخ دانشمند خودساخته و در واقع ستارهای سرگردان بود که در منظومهٔ دانشمندان "رسمی" جایی نخواست و نیافت. وی در اظهار و اثبات آراء خود و همچنین در استفاده از نثری کاملاً غیر معهود و شاید نامطبوع و به کار بردن واژههایی که خود می ساخت، بی پروا بود و از این که با پیروان مکتب قزوینی و ارباب عمائم گلاویز شود و حرف خود را بگوید باک نداشت. خصلت برجستهٔ کسروی در کار تحقیق جستجو در زوایای تاریک تاریخ بود. کتابهای شهریاران گمنام، تاریخ پانصد سالهٔ خوزستان، تاریخ مشروطهٔ ایران، تاریخ هجده سالهٔ آذربایجان، مشعشعیان، تاریخچهٔ شیر و خورشید، شیخ صفی و تبارش، نامهای شهرها و دههای ایران، زبان آذری، تاریخچهٔ چپق و قلیان و بسیار رسالههای دیگر که شمار آن به حدود هفتاد می رسد، و نیز مجلّههایی که منتشر می کرد، همه حکایت از ذهنی پژوهشگرا و بدعت طلب می کند. سبک فارسی نویسی او از یک سو و مخالفتی که با شاعران بزرگی همچون حافظ و رومی داشت از سوی دیگر، به شهرت و اعتبارش لطمه زد. ۳۴ معذلک نامش در تاریخ فرهنگ این قرن به یادگار خواهد ماند. ۳۵

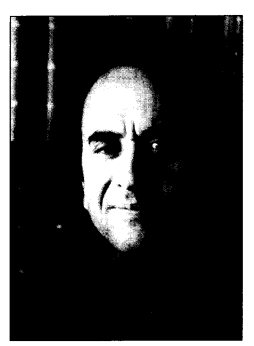
\* \* \*

دانشمندانی که تا اینجا نام بردهام همه سرآمدان محققان ادب و تاریخ ایران در این قرن بودهاند، ولی از برکت وجود آنها و چاپ صدها و هزارهاکتاب و مقاله و تأسیس مدارس و دانشگاهها و انجمنهای ادبی و ارتباط روزافزون با فضلای مغربزمین و آشنایی با روش تحقیقشان و عوامل گوناگون دیگر نهضتی در کار پژوهش و تألیف پدید آمد و صدها دانشمند نسلهای دوّم و سوّم پا در این عرصه نهادند. گمان نمی رود که کیفیّت کار این دانشمندان نسلی که جایگزین قزوینی و اقبال و فروزانفر و آن دیگران شدند، در عمق و دقّت به پای سرمشقهای ارزشمند آن نسل پیشروان برسد. شرایط تحوّل یافتهٔ زندگی

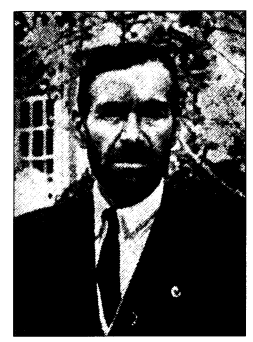
۳۳-ر.ک.: راهنمای کتاب؛ سال بیستم؛ شماره های ۱-۲؛ ۲۵۳۶ (۱۳۵۶)؛ صص ۱-۱۵۸. و نیز: حبیب یغمائی و ایرج افشار (به کوشش)؛ نامهٔ مینوی؛ طهران؛ ۱۳۵۰؛ ص۱۳-۲۸.

۳۴- همچنان که نوشتهٔ او دربارهٔ امر بهائی که گویای تعصّبات دینی و فکری اوست.

٣٥-ذكاء، يحيي (به كوشش)؛ كاروند كسروى، مجموعة ٧٨ مقاله و گفتار؛ طهران؛ ١٣٥٢.



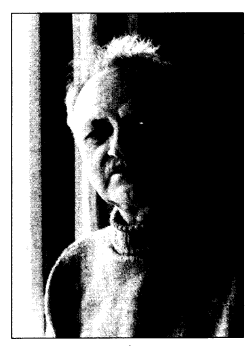
دكتر محمدرضا شفيعى كدكني



جلال همائي



دكتر محمد معين



دكتر عبدالحسين زرين كوب

جدید و دنیای دگرگون امروز و لزوم توجّه بیشتر به دانشهای نوین از یک سو، و ضعف بستگی ذهنی پژوهندگان امروز به ریشههای اسلامی و منابع بی کران زبان تازی از سوی دیگر، امکان پرورش محقّقان پر مایهٔ عصری را که ریشه در معارف قدیم اسلامی داشت، بسی کمتر کرده است. با وجود این واقعیّت، دانشمندان گرانقدری بوده اند و هستند که با دیدی نوین و همّت و حسّ بیداری و هشیاری قومی و گاهی مجهّز به دانش زبانهای غربی و اطّلاع از شیوه ها و نوشته های علمای مغرب زمین، علمدار عرصهٔ تحقیق گشته اند و به خدماتی درخشان نائل شده اند. در این گفتار مجال ذکر همهٔ این دانشمندان نیست امّا حذف نام آنها کفران نعمت است و این مقاله را سخت ابتر و کم ثمر خواهد ساخت. ناچار به اسلوب ریختن بحر در کوزه، از چند تن اندکی بیشتر و از بسیاری دیگر کمتر و فهرست وار، یادی می کنم تا دانسته آید که به بحمد الله هنوز پویندگان در ایران هستند «که قوّت ناطقه مدد از ایشان برد».

دکتر پرویز ناتل خانلری (۱۹۱۳-۱۹۹۰) چهرهای بود که در حقّش گفته اند در داخل ایران کسی به اندازهٔ او به فرهنگ ایران در این قرن خدمت نکرده است. مجلّهٔ سخن او سی سال پایگاه نسل جوان تر روشنفکران آینده نگر سنّت شکن با ذوق و پُر استعداد و سراینده و نوازنده و نگارگر و نویسندهٔ ایران بود. شعر نو در مجلّهٔ سخن با تدبیر و اعتدال خانلری نوسانهای افراط و تفریط را طیّ کرد تا در شعر نادر پور و مشیری و اخوان و بهبهانی و تولّلی و کدکنی و ابتهاج و کسرایی و چندین گویندهٔ دیگر راه خود را یافت. مشیری و اخوان و بهبهانی و تولّلی و کدکنی و ابتهاج و کسرایی و چندین گویندهٔ دیگر راه خود را یافت. بنیاد فرهنگ ایران هم از ابداعات خانلری بود. خانلری با همکاری گروهی پژوهشگر دست به کار تألیف فرهنگ تاریخی زبان فارسی زد. دریغ که تنها یک جلد آن شامل دو حرف "الف" و "ب" از آغاز تا زمان فردوسی در ۷۳۵ صفحهٔ دو ستونی به خطّ ریز تمام شد و منتشر گشت. تألیف این کتاب اگر ادامه می یافت، لابد در ۴۰ – ۵۰ جلد بزرگ می توانست بزرگترین اثر جاودان این قرن به شمار آید. ۳۶ خانلری شاعر هم بود، استاد پژوهشگر هم بود، در نثر هم قلمی شیوا داشت، و انسانی عزیز و گرامی بود.

دو استاد محقّق و نامدار هحمّد هعین و ذبیحالله صفا (۱۹۱۱-۱۹۹۹) نخستین استادان شهیر و ممتازی بودند که پروردهٔ دانشگاه طهران بوده با آثار و پژوهشهای خود شهرتی جهانی یافتند. معین (۱۹۱۲-۱۹۷۱)کتاب معروف مزدیسنا و تأثیر آن در ادبیّات فارسی و رسائل و مقالات دیگری نوشت، ولی اثر پایدارش فرهنگ فارسی در شش جلد است که امروز در همهٔ دنیا مرجع و محل استفادهٔ استادان و شاگردان می باشد. ۳۸ استاد صفا حماسه سرایی در ایران را نوشت که کاری سترک بود و در تألیفات زبان

٣٥- فرهنگ تاريخي زبان فارسي؛ بخش اوّل؛ آ-ب؛ بنياد فرهنگ ايران؛ طهران؛ ١٣٥٧.

۳۷- ایرج افشار و هانس روبرت رویمر (به کوشش)؛ س*خنواره، پنجاه و پنج گفتار پژوهشی به یاد دکتر پرویز ناتل* خ*انلری*؛ طهران؛ ۱۳۷۶. *سالشمار زندگی و فهرست تألیفات؛ صص۷-۱۰*.

٣٨- معين، مهين دخت (به كوشش)؛ مقالات دكتر معين؛ دو جلد؛ طهران ١٣۶۴ و ١٣۶٧. نيز ضميمهٔ پايان جلد ششم فرهنگ معين: قنبر زاده، عبّاس؛ رس*الهاي در شرح حال و آثار استاد محمّد معين*؛ طهران؛ ١٣٥٢.

# پژوهش و پژوهشگران ادبیّات... (بخش دوّم)

فارسی پایگاهی والا یافت. وی متون متعددی را تصحیح و منتشر کرد و همچنین رساله ها و کتابهای دیگری به یادگار گذاشت. اثر جاویدان و بی همتای او تاریخ ادبیّات در ایران است که در هشت مجلّد تا میانهٔ سدهٔ دوازدهم هجری قمری/میانهٔ سدهٔ هژدهم میلادی را در بر میگیرد و مرجع موثّق طالبان به شمار می رود.

سید محمد فرزان (۱۸۹۴ - ۱۹۷۰) و محمد محیط طباطبائی (۱۹۰۲ - ۱۹۹۲) هر دو از دانشمندان نامور این قرن بو دند که مجال تدریس در دانشگاه نیافتند ولی هر دو از حرمت و اعتبار علمی برخوردار بودند. مقالات فرزان حاوی نوشته های دقیق و ارزندهٔ اوست. <sup>۴۱</sup> محیط طباطبائی چندین کتاب و مقالات بسیار نوشت و از دشمنان بدخیم غرض ورز آئین بهائی بود. <sup>۴۱</sup>

محمّد تقی دانش پژوه (۱۹۱۱-۱۹۹۷) در علوم اسلامی و منطق و فلسفه یدی طولی داشت، ولی یادگار او مجلّات فراوانی است که در معرّفی هزاران دستنو شتهٔ فارسی نو شته است. از نسخه شناسان بسیار نادر الوجود و کمنظیر عالم بود. ۴۲

عبدالحسین زرین کوب (۱۹۲۲ - ۱۹۹۹) استادی پُر کار و پژوهشگری در قدر اوّل آسمان فضل و کمال بود. بیش از چهل کتاب نفیس نوشت و صدهاگوهر تحقیق عرضه کرد. زندگانی پُر بار و شیفتگی او به علم و ادب مانند نداشت. وی نمونهٔ ممتازی از درخشش دانش و پژوهش در ایران این قرن بود. ۲۳ غلامحسین یوسفی (۱۹۲۷ - ۱۹۹۱) در تحقیق سنگ تمام می گذاشت. مقالات او در چندین مجلّه منتشر شده است. از جمله کتاب هایی که وی تصحیح و منتشر کر دباید بوستان و گلستان سعدی را نام برد که هر دو به نام او ختم شده است. ۴۴

در میان نسل اوّل و دوّم می بایست از مرحوم استاد محمّد تقی مدرّس رضوی (۱۸۹۰-۱۹۸۹)، مصحّح دیوان سنائی غزنوی و مخصوصاً دیوان انوری ایبوردی، <sup>۴۵</sup> دکتر قاسم نحنی (۱۸۹۴-۱۹۵۲) مؤلّف تاریخ عصر حافظ و "۲۲ جلد یادداشت ها"، <sup>۴۶</sup> علی دشتی (۱۸۹۴-۱۹۸۲) که هرچند پژوهشگر نبود ولی

٣٩- ترابى، دكتر محمّد (به كوشش)؛ **جشن نامهُ استاد ذبيع الله صفا**؛ طهران ١٣٧٧. نيز: **يادنامهُ صفا**؛ مجلّهُ ايران شناسى؛ سال ٢١١؛ ١٣٧٨؛ ش٣.

۴۰ - اداره چی گیلانی، احمد (به اهتمام)؛ مقالات فرزان؛ طهران؛ ۱۳۵۶.

۴۱- محيط ادب، مجموعه ٣٠ گفتار به پاس ٥٠ سال تحقيقات محيط طباطبائي؛ طهران؛ ١٣٥٧.

۴۲-ستو ده، منو چهر؛ *من و محمّد تقی دانش پژوه؛ ما هنامهٔ کلک*؛ شمارهٔ ۸۰-۸۳؛ ص ۵۹۹. افشار، ایرج؛ *نامهٔ فرهنگستا*ن؛ شماره ۷؛ ۱۳۷۵؛ صص۵-۱۴.

۴۳- محمّد خانی، علی اصغر (به کوشش)؛ **درخت معرفت. جشن نامهٔ استاد عبدالحسین زرّین کوب**؛ طهران؛ ۱۳۷۶. ۴۴- **فرخنده پیام، یادگارنامهٔ استاد غلامحسین یوسفی**؛ مشهد؛ ۱۳۵۹.

۴۵-پژوم، جعفر (به اهتمام)؛ چراغ تجربه، زندگی نامهٔ جمعی از مشاهیر به قلم خود شان؛ طهران؛ ۱۳۷۶؛ صص ۵۷۳-۵۸۱. نیز: سجّادی، ضیاءالدّین (زیر نظر)؛ جشن نامهٔ استاد مدرّس رضوی؛ طهران؛ ۱۳۵۶.

۴۶ - تاريخ عصر حافظ؛ جلد اوّل؛ طهران؛ ١٣٢١. غني، سيروس (به كوشش)؛ يادداشت هاي دكتر قاسم غني؛ ١٢ جلد؛

با تألیف چند کتاب در نقد و توصیف شعر مولانا و سعدی و حافظ و خیّام و خاقانی و صائب شهره گشت یاد کنم؛ و دکتر حسین خطیبی که بیشتر سالها را مصروف خدمات سیاسی نمود و مجالی جز برای تألیف فن نثر در ادب فارسی نیافت؛ ۲۰ و احسان یارشاطر (متولّد ۱۹۲۰) که همتش در تأسیس و ادارهٔ دانشنامهٔ ایرانیکا زبانزد است و نیازی به معرّفی ندارد (وی نیز مانند دکتر غنی بهائی زاده است و منسوب به یکی از خانواده های معروف بهائی است)؛ و حبیب یغمائی (۱۸۹۷–۱۹۸۴) که علاوه بر مجلّهٔ یغما و نخی از خانواده های معروف بهائی است)؛ و حبیب یغمائی (۱۸۹۷–۱۹۸۴) که علاوه بر مجلّهٔ یغما و انتشار مجلّدات قصص الانبیاء اثر تعلبی و چند کتاب دیگر شاعری خوش سخن هم بود، ۴۸ و استاد علی اکسبر فیناض (۱۸۹۸–۱۹۷۱) که منقح ترین چاپ تاریخ بیهقی و نیز مقالات دقیق عمیقی به یادگار گذاشت؛ ۴۹ و استاد محمقد محمقدی، صاحب پژوهشهای طراز اوّل در موضوع اعراب و ایرانیان در روزگار افول ساسانیان و صدر اسلام؛ ۵۰ و استاد عباس زریاب خویی (متوفیٰ در ۱۹۹۶) که از نوادر دانشمندان بسیار دان و دقیق و مردی سخت نیکو خصال و آزاد اندیش بود؛ ۱۵ مصطفیٰ میقربی دانشمندان بسیار دان و دقیق و مردی سخت نیکو خصال و آزاد اندیش بود؛ ۱۸ مصطفیٰ در ۱۹۹۶) که در ۱۲۹۵) که در ۱۲۹۵) که در شاخت متون داستانی قدیم و جدید از ویس و رامین و خمسهٔ نظامی گرفته تا امیر ارسلان رومی استاد مسلم شناخت متون داستانی قدیم و جدید از ویس و رامین و خمسهٔ نظامی گرفته تا امیر ارسلان رومی استاد مسلم

لندن؛ ۱۹۸۰–۱۹۸۴. دکتر غنی از یک خانوادهٔ معروف بهائی در سبزوار برخاسته و در مدرسهٔ تربیت طهران درس خوانده و برای تحصیل پزشکی به بیروت رفته بود. پس از برگشتن به ایران کمکم به خدمات و مقامات سیاسی روی آورد و دیگر نسبتی و پیوندی با جامعهٔ بهائی نداشت. حاجی میرزا حیدر علی اصفهانی که در ۱۹۱۴ بعد از درگذشت دانشمند بزرگ ابوالفضائل گلپایگانی شرح حال آن بزرگوار را نوشته، در پایان کتاب خود از چند تن تلامذهٔ بهائی ایرانی که به او کمک کردهاند تشکّر فرموده است، از جمله می نویسد:

«... چون به آخر رسید و ختم شد چشم از دیدن و قوی از همراهی نمودن عاجز و قاصر و عاطل شد و ترکیب و تصحیح لازم داشت، لذا جناب محبوب معظم فدائی تراب آستان اسم اعظم آقا سیّد ابوالقاسم ابن حضرت متصاعد الی الله آقا سیّد عبدالغنی سبزواری... [و اسامی چند نفر دیگر] مقصود آنکه این وجودین مقدّسین آقا سیّد ابوالقاسم و میرزا عبدالحسین خان [دهقان] همّت فرمودند و کتاب را تصحیح و اصلاح نمودند...»؛ صص ۵۶۶–۶۶۹ نسخهٔ خطّی؛ این کتاب در دست طبع است.

۴۷-فن نثر در ادب فارسى؛ جلد اوّل؛ از آغاز تا پايان قرن هفتم؛ طهران؛ ١٣۶٤.

۴۸- یوسفی و باستانی و افشار (زیر نظر)؛ ی**ادگارنامهٔ حبیب یغما**ثی؛ طهران؛ ۱۳۵۶.

۴۹- یادنامهٔ شادروان دکتر علی اکبر قیاض، بنیانگذار دانشکدهٔ ادبیّات و علوم انسانی مشهد؛ مجلّهٔ دانشکدهٔ ادبیّات و علوم انسانی مشهد؛ ۴؛ سال ۷؛ ۱۳۵۰.

۵۰-محمّدی، محمّد؛ فرهنگ ایرانی پیش از اسلام، و آثار آن در تمدّن اسلامی و ادبیّات عربی؛ جاپ سوّم؛ طهران؛ ۱۳۷۴. همو : ادب و اخلاق در ایران پیش از اسلام و آثار آن در دوران اسلامی؛ طهران؛ ۱۳۵۲.

۵۱-کلک؛ ۱۳۷۳؛ شمارهٔ ۵۸-۵۹، مقالات دکتر ریاحی، دکتر مهدوی دامغانی، و بهاءالدین خرّمشاهی و ایرج افشار؛ صصص۲۸۵-۳۳۳. نیز: تفضّلی، احمد (به کوشش)؛ یکی قطره باران. جشن نامهٔ استاد دکتر عبّاس زریاب خوبی؛ طهران؛ ۱۳۷۰.

۵۲- افشار، ایرج؛ مصطفی مقربی، نامهٔ فرهنگستان؛ شماره ۷؛ ۱۳۷۵؛ صص ۵-۱۴.

شناخته می شد؛ <sup>۵۳</sup> و دکتر ههدی هحقق، شناسندهٔ ناصرخسرو و ابوبکر رازی و دیگران؛ و هحمقه ابراهیم باستانی پاریزی که در تاریخ نگاری بنیانگذار مکتبی است و لطیفه ها و بذله های پنهان و آشکار صدها متن کهن را در تفسیر تاریخ و عبرت آموزی از آن در بیش از سی و پنج تا چهل تألیف گنجانده است؛ و استاد احمد مهدوی دامغانی که در علوم اسلامی و ادبیّات فارسی و تازی از نخبگان روزگار ماست؛ و بهاءالذین خرمشاهی، حافظ شناس پر کار و زبردست نسل فعّال امروز که در چندین رشته دیگر نیز قلم می زند؛ <sup>۵۴</sup> و استاد پر کار دکتر محمقد دبیر سیاقی مصحّح فاضل که چندین متن ارزندهٔ قدیم و جدید از جمله دیوانهای عنصری و منوچهری و فرّخی سیستانی و آثار دهخدا را منتشر کرده است؛ و استاد جلال متینی احیاکنندهٔ چندین اثر گرانبهای نایاب مانند هدایهٔ المتعلّمین و مخصوصاً کوش نامه فی ناشر نستوه ایران نامه و ایران شناسی در هژده سال گذشته متناوباً، و بسیار دانشمندان گرانقدر دیگر که ذکر نامشان و اشاره به آثارشان این مقاله را رسالهای خواهد ساخت، از جمله استادان: غلامحسین صدیقی، نامشان و اشاره به آثارشان این مقاله را رسالهای خواهد ساخت، از جمله استادان: غلامحسین صدیقی، مادق گوهرین، محمّد جواد مشکور، عبدالرسول خیّام پور، احمد گلچین معانی، جلال محدّث ارموی، جعفر شهیدی، نصرالله پورجوادی و خیل پر شکوهی از محقّقان روشنهین و پر کار دیگر.

در میان نسل جوان ترکه در مغرب زمین بالیده است دکتر محمود امید سالار در شناخت شاهنامه و ادبیّات قدیم خوش درخشیده است، و البتّه گروهی که بیشتر در کار تاریخ کوشا بوده و هستند مانند فریدون آدمیّت، هما ناطق، شیرین بیانی، مریم اتّحادیّه و زنده یاد جهانگیر قائم مـقامی که مجلّهٔ بردسی های تاریخی را بنیان گذارد... این رشته سر دراز دارد و باید سپاسگزار و سربلند بود که مردم ایران این چنین بیدار و در جوش و خروش ادب و دانش اند و این همه از فیوضات درخشش آفتاب علم و کمال و آثار آن در مدّتی کمتر از یک قرن است. در تاریخ ایران چنین شور و نشوری در عرصهٔ تحقیق هرگز و وجود نداشته و این همه آثار در تمام زمینه های فرهنگ هرگز ظاهر نشده بوده است.

امًا نباید فریب کمیّت را خورد. به همان نسبت که زنان و مردان دانشور و راهدان گام در میدان پژوهش نهادهاند و خوش درخشیدهاند، بازار شیّادان بیسواد و مردم فریب هم رونق گرفته و دکّان ریا و اختلاس و سودجویی مادّی هم فراوان گشته است.

گفتار را با چند کلمه دربارهٔ دو پژوهشگر ممتاز دیگر به پایان میبرم: یکی استاد جلال خالقی مطلق، بزرگترین مرد میدان شاهنامه که این عظیم ترین سند تاریخ و زبان و هویّت قوم ایرانی و یکی از شاهکارهای بزرگ شاعری سراسر جهان را با صرف بیش از سی سال به دقیق ترین صورت ممکن تصحیح کرده و بسیاری از ابیات و برداشتها و حتّیٰ قراءت نامهای اساطیری فارسی را به صورتی

۵۳-مهدوی دامغانی، احمد؛ **به یاد استادی که رفت، کلک**؛ شمارهٔ ۷۱-۷۲؛ بهمن/اسفند؛ ۱۳۷۴؛ صص ۵۷۴-۵۸۳. ۵۴-از جمله آثار او: **حافظنامه، شرخ الفاظ، اعلام، مفاهیم کلیدی**...؛ دو جلد؛ چاپ سوّم؛ ۱۳۶۸. **ذهن و زبان حافظ**؛ چاپ دوّم؛ ۱۳۶۲. **چارده روایت**؛ ۱۳۶۷. **حافظ**؛ چاپ دوّم؛ ۱۳۷۴.

٥٥-كوش نامه؛ سرودة حكيم ايرانشان بن ابي الخير؛ طهران؛ ١٣٧٧.

متفاوت با آنچه تا کنون می دانستیم اصلاح و عرضه کرده است. حقّاکه چنان شاعری را پس از هزار سال صبر و انتظار چنین پهلوانی می سزد که شاهنامهٔ او را از نو زنده کند و از شاخ و برگ های جهل و غفلت بییراید و گرد کهنگی از چهرهٔ دلآرایش بزداید. ۵۶

نفر دوّم و مسک الختام این گفتار استاد محمّد رضا شفیعی کدکنی است که در شناخت علوم اسلامی و شعر سنتی و نو و نقد ادبی و تاریخ و تصوّف و بسیار شاخه های دیگر علوم انسانی امروز یکه تاز و سرآمد همهٔ اقران است. دانشمندی با این جامعیّت و کمال کمتر داشته ایم. از آنجا که محور سخن هنر تصحیح علمی متون کهن است اشاره ای به کتاب اسراد التوحید را لازم می شمرم. این کتاب را سه استادِ سه نسل پیشتر به نوبت چاپ و منتشر کرده بو دند تا نوبت به استاد کدکنی رسید و او همان متن را با مو شکافی و دقتی حیرت انگیز از نو عرضه داشت با کشف بسیار نکته های تاریخی و جغرافیایی و لغت شناختی در دو جلد کلان پر بها که به جرأت می توان گفت کتابی به نثر قدیم با این درجه از صحّت و دقّت بعد از زمان قزوینی تا امروز منتشر نشده است. آراء کدکنی دربارهٔ موسیقی شعر، اصطلاحات محور افقی و عمودی شعر، کتاب بی بدیلش به نام صور خیال در شعر فارسی، رساله هایی که دربارهٔ انوری و سنائی و بیدل و بسیاری دیگر از شاعران قدیم و جدید نوشته است همه سند فضل و کمال و دقّت و عمق نظر و بصیرت و سخن شناسی آن استاد است. باید در انتظار انتشار کتاب عظیم و بدع عالمانهٔ او دربارهٔ فرقهٔ کرّامیّه بود که سخن شناسی آن استاد است. باید در انتظار انتشار کتاب عظیم و بدع عالمانهٔ او دربارهٔ فرقهٔ کرّامیّه بود که نمونهایی از آن پیشاپیش در دو سه کتاب دیگر ارائه شده است.

ذ کر خیر ایرج افشار، عمداً نه سهواً، به آخر مقاله افتاد تا یاد این مردگرانقدر در ذهن خوانندگان بماند که وی شهرهٔ عالم است و تا امروز کمتر کسی به اندازهٔ او به هنر چاپ منقّح کتاب و مجلّه در ایران خدمت کرده و بیش از او آثار نایاب و ناشناختهٔ نسلهای گذشتهٔ ایران را معرّفی و چاپ کرده است. افشار مردی است خستگی ناپذیر، پر ابتکار، بی آرام، سخت کوش، وسیع النظر، سریع، دوراندیش و خردمند، منزّه، و نسبت به هر فرد دانش طلب پشتیبانی است صادق و مشوّقی و مشکل گشایی بی دریغ. عمرش دراز مدرگ

۵۶- خالقي مطلق، جلال (به كوشش)؛ شاهنامه؛ تاكنون ۵مجلّد؛ كاليفرنيا- نيو يورك؛ ١٣٤٤-١٣٧٥.

۵۷- از این کتاب تا کنون فقط چهار مقاله در جشن نامهٔ استاد ایرج افشار؛ *ارجنامهٔ ایرج*؛ ۱۳۷۷ و جشن نامهٔ استاد زرّین کوب؛ درخت معرفت؛ ۱۳۷۷ و جشن نامهٔ استاد صفا؛ ۱۳۷۷، و یادنامهٔ استاد عبّاس زریاب خویی؛ مجلّهٔ دانشکدهٔ ادبیّات و علوم انسانی؛ شمارهٔ ۶-۸، ۱۳۷۳ منتشر شده است.

۵۸-سال شمار زندگی و فهرست آثار افشار در دو جشن نامهٔ زیر مندرج است:

*ارجنامهٔ ایرج*؛ به خواستاری و اشراف دانش پژوه و زریاب خویی: ۲ جلد؛ طهران؛ ۱۳۷۷.

Iran and Iranian Studies. Essays in Honor of Iraj Afshar; ed. by Kambiz Islami; Zagros Press; Princeton; 1998.

# شعرای سنَّت گرای ایران در قرن بیستم

شاپور راسخ

مقدّمه

موضوع سخن امروز بنده شعرای سنّتگرای ایران در قرن بیستم است. یقین دارم که اهل تحقیق در این مجمع شریف به خوبی میدانند که دربارهٔ شعر فارسی از مشروطیّت تاکنون یک کتاب جامع که همهٔ جریانها و مکتبها و مبدء و منشأ آنها را در برگیرد وجود ندارد. تاریخ ادبیّات دکتر ذبیحالله صفا به عصر صفوی متوقّف میشود. تاریخ ادبی ادوارد براون به حدود اوائل مشروطیّت خاتمه می یابد. سه جلد اثر ارزندهٔ یحییٰ آرین پور: از صبا تا نیما و از نیما تا روزگار ما،که جلد اخیر پنج سال پیش طبع شده، وقتی سخن از معاصران یعنی عصر جدید میرود به ذکر چند پهلوان عرصهٔ شعر چون: ایرج میرزا، ملک الشّعراء بهار، پروین اعتصامی، ابوالقاسم لاهوتی و غیرهم اکتفا میکند و سخنی از همعصران نام آور ما نظیر: شهریار، فروغ فرّخزاد، فریدون تولّلی و رعدی آذرخشی در آن نیست.کتابهای: تذکرهٔ شعرای معاصر ایران از خلخالی (حدود ۱۳۳۳ ه ش) و سخنوران نامی معاصر از برقعی (حدود ۱۳۲۹ ه ش) کهنه است. شاید در این میان تنها باید از اثر دکتر شفیعی کدکنی به زبان انگلیسی History of Persian Literature (1981) و ادبیّات نوین ایران از انقلاب مشروطیّت تا انقلاب اسلامی ترجمه و تنظیم یعقوب آژند (۱۳۶۳ ه ش) ذ کری کرد که در چنین بحثی از آنها سود بسیار می توان برگرفت. بر این فهرست مجمل باید افزود کتابهایی اختصاصی را چون آفاق غزل فارسی از دکتر صبور ( ۱۳۷۰ هش) و طنزسرایان ایران از مشروطه تا انقلاب (از آقایان: فرجیان و نجفزاده بارفروش، دو جلد، ۱۳۷۰ هش) و قطعه و قطعهسرایی در شعر فارسی اثر حسین خالقی راد (۱۳۷۵ ه ش) و نیز مجموعههای اشعار برگزیده از محمّد حقوقی، سعید نیاز کرمانی، مهری شاه حسینی، مرتضیٰ کاخی و امثال ایشان که در کنار آثار کلّی تر چون کتاب نخستین کنگرهٔ نویسندگان ایران- تاریخ ادبیّات ایرانیان ریپکا و همکاران و چند اثر دیگرکه به پارهای از جریانات شعری معاصر ناظر است مي توان صورت داد.

عرائض بنده در دو بخش خواهد بود، در قسمت نخست ویژگیها وگرایشهای عمدهٔ شعر سنتی

قرن بیستم را عرضه خواهم کرد و در قسمت دوّم اگر وقت یاری کند به معرّفی ۱۲ شاعر (۸مرد و ۴زن)که به اعتقاد بنده از جمله سرآمدان هستند هریک در حدّ اقلّ عبارات خواهم پرداخت.

# شعر سنّتگرای ایران در قرن بیستم

همه می دانیم که سال جاری سال پایانی قرن بیستم و هزارهٔ دوّم آئین مسیحی است و در همه جا پژوهندگان و متفکّران به تهیّهٔ نوعی ترازنامه از عملکرد این قرن در بخشهای مختلف زندگی فردی و اجتماعی پرداخته و می پردازند. انتخاب قرن بیستم به عنوان گاهوارهٔ زمانی مطالعات فرهنگی، بی منطق و بی معنی نیست زیرا هم در سالهای نخستین قرن مذکور است که انقلاب مشروطیّت ایران روی داد و هرچند به اعتقاد بعضی از محققان به نتیجهٔ مطلوب نرسید امّا بی گمان حرکتی در جامعهٔ خواب آلودهٔ ایران بوجود آورد و تأثیری نمایان در تحوّل اوضاع اجتماعی و سیاسی و مظاهر فرهنگ چون شعر و نثر و انواع هنر حتّیٰ زبان و شیوهٔ بیان مطالب و مقاصد باقی گذاشت. قرن بیستم را همهٔ شاعران ایران به یک وجه و به یک چشم ندیده اند. برخی چون جعفر خامنه ای آذربایجانی هم در اوائل این قرن بر آن نفرین فرستاده اند، و بعضی چون ژالهٔ اصفهانی بر چالشهایی که این «قرن بی قرار» با آنها روبرو بوده تأکید فرستاده اند. ۱

۱- جعفر خامنهای از جوانان روشنفکر و آزادیخواه آذربایجان (ر.ک. آرینپور؛ ج۲؛ ص۴۵۴) خطاب به قرن بیستم میگوید(در سال ۱۳۳۴ هـق):

> ای بیستمین عصر جفاپرور منحوس برتاب ز ما آن رخ آلوده به کابوس نفرین به تو ای عصر فریبندهٔ غدّار ای بوم فروکش نفس ای داعی خسران آن روز که زادی چه نویدی که ندادی زین سان که تو ره بسپری ای آفت هستی

ای آبدهٔ وحشت و تمثال فجایع ساعات سیاهت همه لبریز فضایع لعنت به تو ای خصم بشر دشمن عمران زین پس مشو اندر پی ویرانی آثار امروز که رستی تو زخون یکسره مستی فردا به وجود آری یک تل رمادی

(ظاهراً این اشعار در زمان جنگ جهانی اوّل سروده شده.) امّا ژالهٔ اصفهانی میگوید:

#### قرن ب*ی* قرار

نه رفتگان و نه آیندگان نمیدانند امیدهای نوین با عذابهای کهن نگشته پیکر انسان بزرگتر از پیش به سوی معرکهٔ خواستن- توانستن اگر که عاشق دیروز آرزو میکرد جوان عاشق امروز آرزومند است در اضطراب و نبردی که زادهٔ عصر است درود گویمت ای قرن بیقرار نوین

که قرن پر هنر ما چه سخت و سنگین است به هر طرف نگری گرم جنگ خونین است بزرگتر شده صد بار آرزوهایش کشانده می شود از هر طرف سراپایش به ماه چهرهٔ معشوقه یک نگاه کند برای ماه عسل یک سفر به ماه کند مدام روید در دل امید نو، غم نو که در عذاب توام شاهد شکفتن تو

حال اگر قرن دوازدهم و بخش عمدهٔ قرن سیزدهم هجری قمری را قرنهای بازگشت به اسالیب قدیم ادبی اعم از عراقی و خراسانی بدانیم و دوران رهایی از سبک متکلف پیچیدهٔ دورهٔ مغول و تیموری، و از مضمون پردازیها و نکته سنجی های ظریف مخصوص دورهٔ صفوی که به سبک هندی معروف شده به حساب آوریم باید تصدیق کنیم که با انقلاب مشروطیّت ایران در سال ۱۳۲۴ هق و رواج آزادی، نوعی رستاخیز ادبی در ایران آغاز شد که علیٰ رغم شیبها و فرازهای سیاسی هنوز ادامه دارد و قرن بیستم را به عنوان یکی از پر تلاش ترین و در عین حال بارور ترین ادوار تاریخ ادبی ایران مطرح می کند. قریحهٔ ایرانیان در این قرن نه فقط در قطعات ادبی اعم از نثر و شعر جلوه کرد بلکه در تصنیف و ترانه سازی، نمایشنامه پردازی، قصهٔ کو تاه و رمان نویسی، روزنامه نگاری و جمع آوری و بررسی فولکلور و تحقیقات ادبی و تاریخی به خلاقیّتی درخور ستایش دست یافت و آثاری ماندنی بوجود آورد.

در همین قرن بود که بعضی از شاعران همان قالبهای قدیم چون قصیده و غزل و قطعه و رباعی و مثنوی را برای بیان مضامین و مفاهیم تازه به کار گرفتند و بعضی دیگر در پی کاربرد برخی قالبها برآمدند که چندان مقبول و معمول متقدّمان نبود نظیر مسمّط و مستزاد و چارپاره و احیاناً پارهای اوزان نامطبوع را دوباره رواج دادند و عدّهای هم به پیروی نیما یوشیج که علمدار شعر نو شناخته شده قالبهای قدیم و حتیٰ وزن و قافیه راکلاً یا جزئاً به کنار نهادند و احیاناً به شعر آزاد از همهٔ قیود عروضی روی آوردند. آ

از جمله تحوّلات مهم ادب معاصر وسعت گرفتن زبان فارسی بوده همراه با ساده شدن آن. می دانیم که مضامین وطنی - سیاسی و حتّی اجتماعی در شعر قدیم نادر و کمیاب است امّا شعرای عصر مورد مطالعه به این مضامین و وقایع روز توجّه مخصوص دارند و همین مضامین لغات تازه ای را به عرصهٔ ادبیّات وارد کرده است. زبان فارسی با عاریت گرفتن کلماتی از زبانهای دیگر یا از فارسی مهجور و یا ساختن ترکیبات وصفی تازه، غنایی بیش از پیش حاصل کرد. هرچند کاربرد لغات غلیظ و ثقیل عربی از رونق افتاده است، در عوض اصطلاحات نوین اداری و مشابهات آن (یعنی پاره ای از اصطلاحات علمی و فنّی جدید) به فراوانی از طریق شاعرانی چون ادیب الممالک و ایرج میرزا و بعضی از معاصران ما وارد ادب فارسی شده و به خوبی هضم و جذب شده است."

۲- دربارهٔ وجوه تمایز شعرنو سخن بسیار گفته شده است؛ از جمله رجوع شود به مقدّمهٔ مفصّل محمّد حقوقی بر کتاب دو جلدی *شعرنو از آغاز تا امروز*؛ نشر تازه؛ ۱۳۷۷ هش؛ صص ۱۲۱–۱۲۴. در همین دوره آقای یدالله رؤیایی در همین باره سخن خواهند گفت.

۳- دکتر خسرو فرشیدور در دو جلد کتاب مفیدش دربارهٔ ادبیّات و نقد ادبی هفت مشخّصهٔ زبان فارسی امروزی چه در نظم و چه در نثر را به این شرح صورت می دهد: الف-لغات بسیار از زبانهای اروپایی وام گرفته شده. ب- زبان از تعبیرات ترجمه ای غربی سرشار است. ج- لغات عربی کمتر از سابق استعمال می شود. د- بسیار لغات تازه را مردم و دانشمندان ساخته و رائج کر ده اند. ه- لغات و ساختهای دستوری زبان عامیانه به زبان رسمی امروزی وارد شده. و زبان فارسی ساده شده و پیچیدگیهای آن از میان رفته. و بالاخره ز - ساختمان دستوری زبان هم ساده شده است.

ناگفته نماند که نه فقط زبان مردمی یعنی زبان ساده ای که عامّهٔ مردم به آن محاوره می کنند مقبول طبع شاعران واقع شده بلکه همدلی و همدردی با تودهٔ خلق که احیاناً دچار انواع بی عدالتی و استثمار از جانب اقویا هستند از رونق بی سابقه ای برخوردار شده است و اگر کلمهٔ نسائیات راکه مرحوم علی اصغر حکمت برای اشعاری که زنان سروده اند یا اشعاری که به زنان و حقوق آنان مربوط می شود به کار بریم باید آن را یکی از مشخصات عمدهٔ ادب در قرن مورد بحث محسوب داریم. ۲

بر آنچه گفته شد باید چند "پیشرفت" دیگر ادبیّات معاصر ایران خصوصاً شعر را اضافه کرد: پدید آمدن شعر و ادبیّات کودکان، گسترش شعر و نثر طنز آمیز به مقیاس وسیع، پیدا شدن آنچه دکتر فرشیدوّر "شعر روزنامهای" میخواند و مواردی دیگر "که در نتیجه بی مبالغه می توان گفت شعر فارسی به مرحلهای انقلابی وارد شده و این حقیقت هم در مورد شاعران نو پرداز و هم در مورد کسانی صادق است که در عین پاسداری قواعد شعر سنتی و حرمت داشت قالبها یعنی بحور و او زان عروضی نگاهی تازه به امور جهان دارند، بیانی تازه را برای ادای معانی به کار گرفته اند، اندیشه ها و افکار تازه ای را از طریق سخن به دیگران انتقال می دهند و اگر بخواهیم در همین مقدّمه به یک مثال اکتفاکنیم این مثال از شاعر کم نظیر تالی سعدی محمّد نعیم سدهی است که حرف تازه دارد و قطعات او در عین سنتگرایی صوری حاوی مضامین نوی است که دیانت جدید مورد اعتقادش به او الهام کرده است:

گر یهود و هنود و ترسائیم ز انگلیسم یا فرنسائیم ز آسیا یا که از اروپائیم خلق یک شهر و اهل یک جائیم چار طبع وجود یکتائیم خوش بشوئید یک مسمائیم ما که چادرنشین صحرائیم ما کنون صلحجوی دنیائیم ما کنون صلحجوی دنیائیم گر مسلمان و گبر و بودائیم
گرزروس، پروس و روم و حبش
گرز امریک ور ز افریکیم
مردیک خاک و طفل یک وطنیم
گر سفیدیم و زرد و سرخ و سیاه
این همه اسمهای رنگارنگ
این همه حد و سد چرا سازیم
جنگ ادیان خراب کرد جهان

ناگفته نگذاریم که بسیاری از شعرای سنتی چون ملک الشّعرای بهار و محمّد حسین شهریار و برخی دیگر ولو از باب تفنّن هم باشدگاه قالبهای قدیم را شکستهاند و اشعاری به سبک و سلیقهٔ نوپردازان سرودهاند که در جای خود بدان اشارت خواهد رفت. برای آنکه تنوّع کمسابقهٔ جریانات شاعری در این

۴- در کتاب *اشعاری از زنـان شـاعر ایـران معاصر*؛ گر دآوردهٔ مهری شاه حسینی (شادمانی)؛ چاپ طهران؛ ۱۳۷۴؛ نام ۳۲۶ زن شاعر آورده شده که عدّهای از آنان در شمار نام آوران هستند چون: فروغ فرّخزاد، پروین دولت آبادی، ۳۲۶ نسمین بهبهانی، ژالهٔ اصفهانی، پروین اعتصامی و نظائر آنان.

۵- ر.ک. همان کتاب **دربارهٔ ادبیّات و نقد ادبی؛** صص ۷۹۷-۷۹۸. ۶- *احسن التقو*یم یا *گلزار* نعیم؛ طبع هندوستان؛ ۱۳۳۷؛ ص ۱۹۲۸.

#### شعرای سنّتگرای ایران...

قرن مشخّص شود نظر سخنسنج و سخنشناس ارجمند معاصر دکتر شفیعی کدکنی را در این باره یاد میتوان کرد. <sup>۷</sup>

# شاعر قرن بیستم در چه فضایی میزیست؟

در این شبهه نیست که عصر و زمان در سخن شاعران اثر می گذارد چنانکه در مواردی سخن شاعران عصر و زمان ایشان را تحت تأثیر قرار می دهد. در مورد مشخصات عمدهٔ قرنی که مورد بحث ماست ظاهراً باید به چند دورهٔ ذیل اشاره کنیم، هرچند که این بحث در عهدهٔ صلاحیّت مورّخان است. دورهٔ اوّل از صدور فرمان مشروطیّت (۱۹۰۶) تا حدود استقرار رضا شاه بر اریکهٔ سلطنت که تقریباً ۱۹ سال را در بر می گیرد. دورهٔ دوّم مقارن سلطنت رضا شاه یعنی استبداد حکومتی است که تا سال ۱۹۴۱ (۱۳۲۰ هش) را شامل می شود (۱۶ سال). ده دوازده سال اوّل حکومت محمّد رضا شاه پهلوی که دورهٔ آزادی است مشخصات خود را دارد و دورهٔ سوّم را تشکیل می دهد. بالاخره از سالهای ۱۹۵۴ تا ۱۹۷۹ که بخش دوّم سلطنت شاه اخیر و دوران استیلای قدرت اوست باید سخن گفت (دورهٔ چهارم). دورهٔ پنجم بیست و یک سال پایان قرن به تسلّط جمهوری اسلامی مربوط می شود. ^

دورهٔ نزدیک به صد سالی که مورد بحث ماست از نظر مشخّصات سیاسی و اجتماعی قابل تقسیم به اجزائی است. مرحوم علی اصغر حکمت در نطقی که در نخستین کنگرهٔ نویسندگان ایران به سال ۱۳۲۵ شمسی ایراد کرده <sup>۹</sup> قائل به سه دوره شده است: ۱- دورهٔ ۱۵ سالهٔ مشروطیّت (۱۳۱۴-۱۳۳۹ هق)، ۲- دورهٔ بیست سالهٔ سلطنت رضا شاه پهلوی (۱۳۴۰-۱۳۴۰ هق) و ۳- دورهٔ بعد از رضا شاه یعنی دوران محمّد رضا شاه که اگر تمدید کنیم به سقوط خاندان پهلوی و بعد استیلای حکومت جمهوری اسلامی می رسد که البته بر این سه دوره باید دورهٔ چهارمی یعنی دورهٔ انقلاب اسلامی را هم افزود.

٧-رجوع شود به اثر او در صفحات ٣٥-٣٨ و پاورقي بعدي.

۸- دکتر شفیعی کلکنی در کتاب تاریخ ادبیّات فارسی خود به انگلیسی (۱۹۸۱) اوّل از دورهٔ مشروطه حرف می زند که تا سالهای قریب به کودتای ۱۲۹۹ هش (۱۹۲۱ هم) و حتّیٰ چند سال بعد از آن ادامه دارد. دور بعد دورهٔ رضاشاه را شامل می شود که ویژگی های خود را دارد. دورهٔ سوّم پس از شهریور ۱۳۲۰ مقارن فروپاشی سانسور و آزادی مطبوعات است. دورهٔ چهارم مربوط به کودتای محمّد رضا شاه برضد دولت مصدّق است (۱۳۳۲ هش) که به قول نویسندهٔ مذکور همه چیز را عوض کرد از جمله شعر را: ذهن های امیدوار به قول او به رمانتیسم گرائید، عدّهای هم انزوای اجتماعی اختیار کردند و به نومیدی روی آوردند. جریان دیگر شعر اجتماعی رمزگرای امثال احمد شاملو و مهدی اخوان ثالث بود و بالاخره می رسیم به دوره ای که به قول شفیعی کلکنی از سال ۱۳۴۸ هش آغاز شده و خون تازه ای در پیکرهٔ شعر فارسی به حرکت آورده که ناچار این دورهٔ ده سال آخر سلطنت محمّد رضا شاه را هم در بر میگیرد. شفیعی کلکنی دوران پس از جنگ جهانی دوّم (خاصّه ۱۳۲۰ هش به بعد) را دوران گسترش و توسعهٔ تجربه و نوآوری شعری و ادبی خوانده است (ر.ک. ترجمهٔ یعقوب آژند در ادبیّات نوین ایران؛ ص ۳۵۴ به بعد).

چون مرحوم حکمت علاوه بر سمت دانشگاهی در ادارهٔ امور مملکت سهمی نمایان داشته است ناروا نیست که توضیح مشخصات هر دوره را از زبان خود او بشنویم. به زعم او دورهٔ اقل این ویژگی ها را داشته است: نارضایی مردم از اوضاع جامعه، انتقاد از حکومت و اعتراض بر فساد و نارسایی ادارات، توجّه به حال اسفناک زنان، کوشش در استقرار آزادی و مشروطیّت در عین اندیشهٔ بهبود بخشیدن به اوضاع اجتماعی و مدنی.

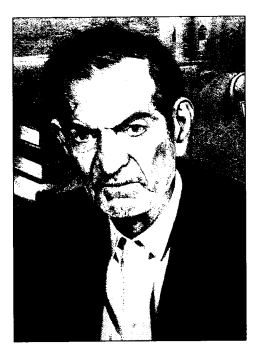
دورهٔ دوم بدین گونه توصیف شده است: خاموش شدن منتقدان اجتماعی به علّت وجود حکومت خودکامهٔ فردی، رواج اشعار در مدح و ثنای شخص واحد، تأسیس برخی انجمنهای ادبی چون انجمن دانشکده و انجمن ادبی ایران در عین منسوخ شدن رسم شعرگویی و شعرخوانی در سایر محافل، توجّه خاورشناسان به ارزشمندی ادب ایران و ترجمهٔ آثار شعرا و ادبای این سرزمین، برقراری جشن بزرگ هزارهٔ فردوسی و ایجاد بناهای یادگاری و ترمیم مقابر و مراقد شاعران نامدار.

در مورد دورهٔ سوم که به هنگام سخنرانی مرحوم حکمت فقط پنج سال از آن گذشته بود گوینده از این خصیصه ها یاد کرده است: آزادی و رهایی قلم ها از نظارت شدید حکومت مقتدر، توجه به فساد حکومت، عطف نظر به حال طبقات کارگر و رنجبر و کشاورز، شکوه از پریشانی اوضاع سیاسی، ذکر معایب و نقصان های اجتماعی، سعی و اقدام در اصلاح کردن اوضاع اجتماعی و سیاسی، آزادی اصلاحات اقتصادی، ایجاد روابط فرهنگی با ملل دیگر و بالاخره رواج اشعاری که به زبان عامهٔ مردم سروده می شود.

این تقسیم و تحلیل تاریخ البته نه جامع است و نه مانع و محتملاً حقّ مطلب را در مورد ویژگی های دقیق هیچ دورهای ادا نمی کند لذا با توجّه به محدودیّت وقت، بنده ناچارم فقط به ذکر مشخّصه های کلّی فضایی که شاعران در آن می زیستند و سخن میگفتند بسنده کنم.

هشخصهٔ اقل که به عوامل سیاسی مربوط می شود محدود شدن نقش حامیان بزرگ و نام آور شعرا و به عبارتی دیگر پایان یافتن شعر درباری است. در مورد فتحعلی شاه براون می گوید (تاریخ ادبی ایران؛ ج۴) که حمایت دربار از عوامل تجدید حیات شعر بوده این مطلب را رضاقلی خان در مقدّمهٔ مجمع الفصحاء تأیید کرده که تشویق فتحعلی شاه سبب گردهم آمدن عدّهٔ کثیری از شعرا در دربار شد و ۴۸ تن از پسران فتحعلی شاه در شمار شاعران قلمداد شدهاند (رجوع شود به گلشن محمود از همان رضاقلی خان). ناصرالدّین شاه هم به شعر و شاعری رغبت داشت ولی ظاهراً صلهٔ شاعران آنقدر ناچیز بود که شاعر نمی توانست از طریق آن ار تزاق کند ' و ناگزیر ضمن اشتغال به حرفه و پیشهٔ دیگری می بایست دست از طبع آزمایی و فیضان شعری برنگیرد.

۰۱- *تاریخ ادبی ایران*؛ تألیف ادوارد براون؛ ص۲۱۷. یحیی آرینپور در کتا*ب از صبا تا نسیما* اظهار عقیده میکندکه با مرگ فتحالله خان شیبانی و محمود خان ملک الشّعرا بساط شعر و شاعری درباری برچیده شد.



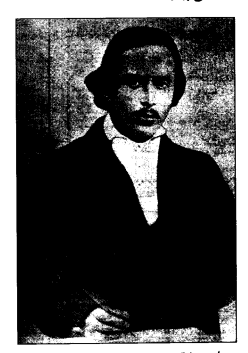
محمدحسين شهريار



محمدتقى بهار



عارف قزويني



ميرزاده عشقى

مشخصهٔ دوم که با انقلاب مشروطه آغاز می شود اهمیّت گرفتن جامعهٔ مدنی است که از جمله نتائج نزدیک شدن ادبیّات به فهم و ذوق و سلیقه و حتّی زبان محاورهٔ عامّهٔ مردم بوده است.

ادوارد براون در کتاب تاریخ مطبوعات و ادبیّات ایران در دورهٔ مشروطیّت میگوید ادبا و شعرای عصر حاضر این مشخّصات را دارند: ۱- طبقهٔ عامّه را از سفرهٔ رنگین شعر بهره و نصیب بخشیدهاند. ۲- موضوعات سخن را از وقایع یومیّه و مسائل سیاسی و اجتماعی گرفتهاند که هریک از افراد ملّت بتواند بدون صعوبت درک نماید. ۳- برای فهماندن مطلبگاه سخن را در لباس هزل و مزاح جلوه دادهاند. ۴- بوای موسیقی هم آهنگ ساختهاند تا به آسانی قبول عامّه بهم رساند. ۱۱

مشخصهٔ سوّم اهمّیّت یافتن مطبوعات و روزنامهها و مجلّات و نقش آشکار آنها در ترویج شعر و شاعری است که گاه بعضی از این اشعار چنانکه یحییٰ آرین پور به درستی گفته نمی توانست ماندنی باشد.۱۲

مشخصهٔ چهارم تأثیر انجمنهای ادبی در رشد شعر و شاعری است که بعد از مشروطیّت به فراوانی بوجود آمدند و در دورههایی نیز از مزاحمت شدید و فشار حکومتهای استبدادی آزاد نماندند. این انجمنها از نظر سودمندی در ترویج ادبیّات جدید در سطوح و مدارج مختلف قرار داشتند بعضی از این انجمنها به علّت تأثیر نمایانی که در شکوفندگی استعدادهای شاعری داشته اند نامشان در تاریخ مانده است<sup>۱۲</sup> مانند انجمن دانشکده و انجمن ادبی ایران و انجمن حکیم نظامی و در سالهای دیرتر انجمنی که برگرد مجلّهٔ سخن و دکتر پرویز ناتل خانلری گرد آمد.

مشخصهٔ پنجم بدین قرار هم مطبوعات و هم انجمنهای ادبی فضایی برای شاعران از جمله شاعران

۱۱- از جمله شاعرانی که احکام فوق دربارهٔ آنها صدق میکند: عارف قزوینی، اشرف گیلانی، علی اکبر دهخدا و ملک الشّعرای بهار بودهاند.

۱۲-*از صبا تا نیما*؛ ج۲؛ ص۴۳۴.

ادوارد براون هم بر آن است که روزنامهها و مجلّات اثر بارزی در بسط شعر معاصر داشتهاند. قبل از مشروطیّت مطبوعات مهمّ عبارت از اختر در اسلامبول، قانون در لندن، حبل المتین در کلکته و ثریًا در قاهره بودند. بعد از مشروطیّت این جرائد داخلی اهمّیّت پیدا کردند: صور اسرافیل، نسیم شمال، مساوات، نوبهار و در خارج ایران هم مطبوعاتی نظیر کاوه و ایرانشهر در آلمان همین خدمت را عهدهدار شدند (ر.ک. تاریخ ادبی ایران؛ ج۴).

به قول پیتر آوری بعد از عزیمت رضا شاه مهمّترین مجلّهای که نشر شد سخن بود (در سال ۱۳۲۷ یعنی ۱۹۴۲–۱۹۴۳) و دیگر از مجلّات خوب یادگار به مدیریّت عبّاس اقبال و مجلّهٔ آینده بود. دیرتر در سالهای ۱۹۵۶–۱۹۵۷ مجلّهٔ راهنمای کتاب به اهتمام دکتر احسان یارشاطر و ایرج افشار انتشار یافت.

ناگفته نماند که بعد از خاتمهٔ دورهٔ دیکتاتوری رضاشاه یک دورهٔ آزادی بیان و مطبوعات در ایران آغاز شد (۱۹۴۱)که تا دورهٔ دکتر مصدّق (۱۹۵۱–۱۹۵۳) ادامه یافت دوره ای که خالی از نشیب و فراز نبود (مثلاً تعطیل مطبوعات طهران به دستور قوام السّلطنه در سال ۱۹۴۲). رجوع شود به مقالهٔ طبع، مطبوعات و ادبیّات ایران مدرن در جلد هفتم تاریخ ایران کمبریج (سال ۱۹۹۱).

۱۳–ر.ک. *از صبا تا نیما*؛ ج۲؛ صص ۴۲۹–۴۳۱.

سنتگرای و در عین حال نوجوی بوجود آوردند و فرصتی ایجاد کردند که انتقادات اجتماعی نیز مطرح شود. در اینجا نباید تأثیر روابط فرهنگی با کشورهای دیگر از جمله انجمن روابط فرهنگی ایران و شوروی را ناگفته نهاد که نخستین کنگرهٔ نویسندگان ایران در نتیجهٔ برقراری چنین روابطی بوجود آمد (۱۳۲۵ هش). ضمناً احزاب دست چپ در سالهای ۱۳۲۰–۱۳۳۲ مشوّق اشعاری بودند که در حمایت از کارگران و رنجبران و دهقانان و دفاع از حقوق زنان و جانبداری از صلح و آشتی سروده می شد. ناگفته نگذاریم که تلاطمات سیاسی کشور در شعر معاصر بدون تردید اثری نمایان گذاشته است. نمونهاش را در آثار ملک الشّعرای بهار می توانیم دید که گاهی دم از آزادیخواهی می زند و زمانی ناچار به ستایش دولت و شاه و مسؤولان عالی مقام حکومتی می پردازد (رضا شاه، و ثوق الدّوله، قوام السلطنه...). ۱۲

هشخصهٔ ششم مربوط به آشنایی وسیع مردم ایران و نویسندگان و شاعران و دیگر متفکّران با فرهنگ و تمدّن و ادبیّات مغرب زمین است که بجای خود به تفصیل آن خواهیم پرداخت. وام گرفتن الفاظ خارجی (اروپایی)، ترجمهٔ دقیق یا به مضمون اشعار باختریان، پذیرفتن بافت و ترکیب و قالب شعر غربی و اخذ برخی مضامین از جمله نتائج این ارتباط فرهنگی بوده است. شنیدنی است که برخی شاعران ایران در مدح یا ذمّ رهبران کشورهای غرب یا سیاست آنان آثاری دارند مانند اشعار ابوالقاسم لاهوتی در تجلیل از لنین و استالین، اثری (قصیده) از میرزادهٔ عشقی در بیان مخالفت با قرارداد ایران و انگلیس (تاریخ مطبوعات و ادبیّات ایران در دورهٔ مشروطیّت؛ صص۸۳۳-۳۵۱) و اشعار فرّخی یزدی در ردّ قرارداد (تاریخ مطبوعات با لردکرزن و استعمار و گله از مستشاران خارجی و نظائر آن.

هشخصهٔ هفتم که بخشی از جمعیّت ایران را در بر میگیرد تحوّل عمده ای است که از نیمهٔ قرن نوزدهم در ایران با ظهور حضرت باب و استقرار آئین بهائی بوجود آمد و اصطلاحات و مضامین تازه ای را وارد زبان و ادب فارسی کرد و هرچند اولیای امور این نهضت دینی جدید را با شدّت و خشونت تمام سرکوب کردند امّا این امر مانع از ایمان بسیاری از علما چون ابوالفضل گلپایگانی و رشد و نمای بسیاری از شعرا و ادبا در دامان امر جدید نگردید، شاعران بهائی از نعیم و عندلیب و ورقا و ادب بیضائی و شیخ الرئیس گرفته تا شاعران معاصر الفاظ و مفاهیم و مضامین تازه ای را به شعر درآورده و یا قوالب شعری تازه ای را به کار گرفته اند که کم تر مورّخان ادب متذکّر آن بوده و هستند (تنها براون اشارتی محدود به سبک و اسلوب سخن حضرت بها الله و آثار نعیم اصفهانی کرده است) و هرچند دامنهٔ نفوذ آن کم و بیش به جامعهٔ بهائی محدود بوده امّا مسلّماً وضع و حال در آینده بر همین منوال نخواهد ماند خصوصاً که مکتوبهای حضرت عبدالبها و فرزند بنیادگذار آئین جدید از نظر بلاغت و فصاحت و زیبایی و وسعت

۱۴ – ر. ک. از نیما تا روزگار ما؛ صفحهٔ ۴۷۳ به بعد.

۱۵- میدانیم که ترجمهٔ آثار ادبی غربی از جمله رمانها و نمایشنامهها از عصر ناصرالدّین شاه آغاز و کمکم رونق بیشتر گرفت و ناچار در ادبیّات منظوم ایران اثر گذاشت از اخذمضمون گرفته تا نقل و ترجمهٔ دقیق اشعار اصلی حتّیٰ قالب شعرنو فارسی بیگمان از شعر غربی متأثّر شده است.

و غنای الفاظ و مضامین می تواند در شمار شاهکارهای ادبی فارسی محسوب گردد.<sup>۱۶</sup>

نکتهٔ دیگری که در تصویر فضای ایران ناگفته نباید نهاد رونق اقتصادی سالهای اخیر است که موجب شد عدّهٔ کثیری به ثروتهای گزاف از جمله از طریق معاملات اراضی و املاک دست یابند و شاید عکس العمل این گشایش اقتصادی، توجّه عدّهای از شاعران حسّاس به پوچی زندگی و هدفهای مادّی بوده که به شعر آنان رنگ و طراوت تازهای بخشیده است. ۱۷

# ویژگیهای عمدهٔ شعر فارسی در دورهٔ بعداز مشروطیّت

چون سخن ما محدود به شعر سنتگرای است باید یاد آور شویم که سخن سنجان غالباً قالب شعر را وجه تشخیص سنتگرایی و نوپردازی محسوب داشته اند لذا پیش از هرچیز باید دانست که آیا شاعران مورد بحث غیر از نوگرایان تحوّلی در قالب شعر بوجود آورده اند یا نه؟ در این مورد پنج مطلب زیر را بحث خواهیم کرد:

١- تحوّل قالب شعر، بحر و وزن.

٢- تحوّل زبان شعر.

٣-ارتباط نزديكتر شعر با موسيقي.

۴- نقش اوصاف تازه و تركيبات وصفى.

۵-كاهش تشبيهات مبالغه آميز.

## 1-تحوّل قالب شعر، بحر و وزن

دکتر پرویز ناتل خانلری در پست و بلند شعر نو ۱۸ به آن متذکر است تحوّل شعر سنّتگرای معاصر از یک جهت در کاربرد "چارپاره" نمایان است و از جهت دیگر در رواج بی سابقهٔ مسمّط و مسمّط با ترجیع و مستزاد و بالاخره بحر طویل که از جمله برای بیان مضامین نو سیاسی و اجتماعی و وطنی و احیاناً هجو و هزل معمول و متداول شده است. دکتر خانلری توجّه داده که شاعران سنّتگرای گاه تحوّل در وزن شعر

١٧- يک نمونهٔ اين قطعه يا غزل محمّد رضا شفيعي کدکني است که در ١٣٤٩ در طهران گفته:

شهر خاموش من، آن روح بهارانت کو؟ شور و شیدایی انبوه هزارانت کو سوت وکور است شب و میکدهها خاموشند نعره و عربدهٔ بادهگسارانت کو چهرهها درهم و دلها همه بیگانه ز هم روز پیوند و صفای دل یارانت کو

۱۸-ر.ک. مقدّمه برکتاب شعری که زندگی است؛ چاپ طهران؛ ۱۳۷۶ که ظاهراً مأخوذ از مقالات مختلف دکتر خانلری در مجلهٔ سخن است.

۱۶-ر.ک. سخنرانی این بنده در دورهٔ اوّل انجمن ادب و هنر ایران: **خوشههایی از خرمن ادب و هنر؛ شمارهٔ ۱؛ ۱۹۹۰؛** لندگ-سویس.

#### شعرای سنّتگرای ایران...

را هم پذیرا شدهاند مثلاً وزنهای نامطبوع و برخی اوزان نادر استعمال در گذشته را در خدمت شعر آوردهاند و احیاناً وزن ترانههای عامیانه به اشعار آنها راه یافته است. ناگفته نگذاریم که برخی از شاعران سنتگرای گاه از باب تفنّن آثاری در قالب شعر نو بوجود آوردهاند که نشان دهند هماورد نوپردازان هستند.

# 2- تحوّل زبان شعر

در مورد ساده شدن زبان شعر و کاربرد زبان محاورهٔ عامّهٔ مردم قبلاً به قدر کافی توضیح داده شده است. دکتر خانلری به این نکتهٔ دقیق توجّه کرده است که در شعر امروزی دیگر مجموعهٔ خاصّی از الفاظ و کلمات را که شاعرانه محسوب گردد نمی توان سراغ گرفت شاعر برای ادای معانی خود از زبان جاری استفاده می کند و از کاربرد زبان روزنامه ای هم ابا ندارد و تعبیراتی چون عرض اندام کردن، له شدن، زیر آواز زدن، گیر افتادن و انگل شدن در اشعار شاعران معاصر بازیافته می شود.

شعر ایرج میرزا نمونهٔ برگزیدهای از انعکاس زبان گفتگوی عادی مردم در کلام شعر است و هم کسانی چون ایرج میرزا و ادیب الممالک بودهاند که مقداری از اصطلاحات اداری و اجتماعی و برخی لغات بیگانهٔ تازه به کار گرفته در زبان فارسی را وارد شعر کردهاند چون صلحیّه، تمیز، پاکت، استامپ، پلیس، پرسنل، دوسیه، کار تون، آنکت، پاراف، بورو، شیفر و مانند آن.

## 3-ارتباط نزدیکتر شعر با موسیقی

ویژگی دیگر شعر معاصر حاصل نزدیک شدن شعر و موسیقی به یکدیگر است که قالب شعر را هم تحت تأثیر قرار داده است. عارف، بهار، میرزادهٔ عشقی و لاهوتی از جمله سالکان این طریق بودهاند. در همین زمینه باید نظر براون را یاد آور شد:

ادوارد براون معتقد است<sup>۱۹</sup>که یکی از انواع شعرکه بعد از انقلاب ۱۹۰۵–۱۹۰۶ در ایران به ظهور رسید مرثیهسازی مذهبی بود مثلاً نوحهٔ سینهزنی که یک متن آن در این کتاب به چاپ رسیده و نشانهٔ پیوند یافتن شعر و موسیقی با هم است و مطلع آن چنین است:

> مى رسد خشك لب از شطً فرات اكبر من نوجوان اكبر من سيلانى بكن اى چشمهٔ چشمِ تر من نوجوان اكبر من تا ابد داغ تو اى زادهٔ آزاده نهاد

١٩ - تاريخ ادبى ايران؛ ج ٤؛ چاپ دؤم؛ ١٣۶٤؛ صص ٢٤٢ - ٢٤٣.

نتوان برد ز یاد

از ازل کاش نمی زاد مرا مادر من

نوجوان اكبر من

این مراثی غالباً به زبان عامّهٔ مردم نزدیک می شود چنانکه در این قطعه:

دلم از زندگانی سخت سیره

بميرم هرچه زودتر باز ديره

چنانکه یحییٰ آرین پورگوید '' تصنیفهای عارف و اشعار عشقی و لاهوتی با موسیقی همراه شد. عارف وطنیّههای زیبا سرود و لاهوتی و عشقی غزلها و قطعات پرشور خویش را به پای آزادی مردم کشور خود نثار کردند. بخشی از تصنیف عارف که در دستگاه دشتی خوانده می شود چنین است:

از خون جوانان وطن لاله دميده

از ماتم سر و قدشان سرو خمیده

در سایهٔ گل بلبل از این غصّه خزیده

گل نیز چو من در غمشان جامه دریده

چه کجرفتاری ای چرخ!

# 4- نقش اوصاف تازه و ترکیبات وصفی

یک تحوّل مهمّ دیگر که در شعر سنّتی عصر حاضر می توان سراغ گرفت- مگر در مواردی که شاعر هیچ نو آوری را چه در بیان و چه در مضمون پذیرنده نیست- به موضوع وصف مربوط می شود که از یک طرف ترکیبات تازهٔ وصفی را در بر میگیرد و از طرف دیگر تشبیهات رائج در نزد متقدّمان را دگرگون میکند. دکتر پرویز خانلری در مقالهٔ پست و بلند شعر نو نشان میدهدکه برخی از شاعران مورد بحث وصفهای بدیع و غیر متداول برای چیزها و حالتها به کار بردهاند که به دل مینشیند. مثلاً ملک الشّعراي بهار در وصف شب تركيبي چون جان شكر و عمر گداز به كار برده است:

ای شب جان شکر عمر گداز ای ز جور تو به هر دل اثری

ظلم کوته کندت دست دراز هر شبی را بود از پی سحری

و هم اوست که در وصف شب صفات مرکّب انده گستر و ابر اندود را ذکر کرده است. به عقیدهٔ دکتر خانلری اینگونه وصفهای بدیع و ابتکاری را بهار از نیما آموخته است (ر.ک. قطعهٔ شب نیما). هم به گفتهٔ او سرآمدگویندگانی که بیش از دیگران وصفهای تازه و مبتکرانه در شعر خود آوردهاند فریدون تولُّلي است که در شعر او کمتر مفهومي بدون وصف مي ماند مثلاً جام "راز نوش" است و رازگاهي "سينه

۲۰- از صبا تا نیما؛ ج۲؛ ص۱۲۳.

#### شعرای سنّتگرای ایران...

سوز" وگاه "خفته" وگاه "هرگز نگفته". در وصف بانگ و آواز این ترکیبات را به کار میبرد "شب نورد"، "گرانبار"، "خسته کام". خود شاعر "غم فرسود" و "خسته جان" وصف می شود. شیوهٔ تولّلی در بسیاری از شاعران جوان آن زمان چون هوشنگ ابتهاج تأثیر کرده است.

## ۵-کاهش تشبیهات مبالغه آمیز

تحوّل دیگر برافتادن یا از رونق افتادن تشبیهات مبالغه آمیز غیر واقعی تصنّعی گذشته است مثل تشبیه قد به سرو و کمر به مو و ابرو به کمان و مژگان به تیر و زلف به ریسمان و جانشین شدن تشبیهاتی نز دیک به و اقعیّت.

مثلاً در وصف ساقی از فریدون مشیری ۲۱ شعری راکه در قالب نو سروده شاهد می آوریم:

کاش می دیدی چیست

آنچه از چشم تو تا عمق وجودم جاری است

آه وقتي كه تو لبخند نگاهت را

مي تاباني

بال مژگان بلندت را

مىخوابانى

آه وقتي که تو چشمانت را

آن جام لبالب از جان دارو

سوی این تشنه جان سوخته میگردانی

موج موسيقي عشق

از دلم میگذرد

روح گلرنگ شراب

در تنم میگردد

دست ویرانگر شوق

پر پرم میکند ای غنچهٔ رنگین

پر پر.

#### تنوع مضامين

تا اینجا سخن از قالب و بیان شاعر بود حال به موضوع مضمون بپردازیم. مرحوم علی اصغر حکمت

۲۱- دلاویزترین گزینه شعرها؛ صص ۱۰۹-۱۱۰.

در نطقی که در نخستین کنگرهٔ نویسندگان ایران کرده از یازده گونه اشعار به اعتبار مضمون آنها سخن گفته است: ١- اشعار وصفي. ٢- اشعار وطني (وطن پرستي). ٣- اشعار تاريخي. ۴- اشعار ترجمه (كه در ترجمهٔ آثار ادبی غربی سروده شده). ۵-ادبیّات کارگری. ۶-اشعار در انتقاد اجتماعی و اداری. ۷-اشعار اخلاقي. ٨-نسائيّات يا اشعاري كه در دفاع از حقوق سياسي و مدني نسوان سروده شده. ٩-اشعار حاوي ذکر صنایع و فنون حاضر. ۱۰-اشعار تربیتی و اشعار برای تعلیم به اطفال و نوباوگان. ۱۱- تصنیفها و ترانه ها و سرودها که برای همراهی با موسیقی انشاد شده.

محمّد حقوقی۲۲ دستهٔ جدیدی بر این یازده گونه میافزاید و آن اشعار در بازسازی چهرههای نام آوران از دید شاعران معاصر است مانند قطعهٔ یعقوب لیث پژمان بختیاری و منظومهٔ موسیٰ از مهدی حمیدی و چارپارهٔ آرش کمانگیر از مهرداد اوستا.

البتّه باید متذکّر بود که شاعران بزرگ معاصرگاه در عدّهای یا اکثر این مضامین آثاری بوجود آوردهاند وكمتربه يك يا چند موضوع خاص بسنده كردهاند. شاخهاى از شاخه انتقاد اجتماعي و ادارى، طنز و هزل است که به وقت خود از آن سخن خواهد رفت.

برخی از ویژگیهای عمده از نظر مضمون و مطلب را در اینجا بطور اختصار عرضه می دارد:

١-نه فقط به تأثير ناسيوناليسم زمان رضا شاه بلكه قبل از آن هم اشعار ميهني در ادبيّات فارسي رواج يافتكه نمونة آن مسمّط معروف اديب الممالك است حاوى اين ابيات:

مائیم که از پادشهان باج گرفتیم زان پسکه از ایشان کمر و تاج گرفتیم دیهیم و سریر از گهر و عاج گرفتیم اموال و ذخائرشان تاراج گرفتیم

وز پیکرشان دیبه و دیباج گرفتیم مائیم که از دریا امواج گرفتیم

و اندیشه نکردیم ز طوفان و زتیّار

نمونههای دیگر از اشعار میهنی را در قسمت بعد انشاءالله ارائه خواهم کرد.

۲- وارد شدن مطالب مربوط به انتقاد از اوضاع سیاسی-اداری و اجتماعی از مشخّصه های اصلی است که حتّیٰ پیش از دوران مشروطیّت ایران آغاز شد و نمونههای آن مثنوی معروف صلحیّهٔ ادیب الممالك است در انتقاد از وضع عدليّه و قصيدهٔ مستزاد بهار است با ترجيع «كار ايران با خداست». نقدهای تند ایرج میرزا از حجاب زن را در این زمره باید به حساب آورد.

از اشعار سیاسی نظر به اهمّیتی که اینگونه مضمون در ادبیّات بعد از مشروطیّت احراز میکند باید مثالهای بیشتری آورد چون قصیدهٔ میرزادهٔ عشقی در مخالفت با قرارداد ایران و انگلیس و چکامهٔ وطنی فرخّی یزدی که در آن با استعمار در میافتد و اشعار سیاسی بهار از جمله شعری در نفرین بر انگلستان بعد از عقد قرار داد ۱۹۰۷ م. بهار یکی از غزلهای سعدی را برای نصیحت به محمّد علی شاه

۲۲- مروری بر تاریخ ادب و ادبیّات امروز ایران؛ ج۲ (شعر)؛ ۱۳۷۷ ه.ش.

(۱۹۰۷ تا ۱۹۰۹) بدین گونه تضمین کرده است:

ملکا خودسری و جور تو ایران سوز است تابش نور مکافات نه از امروز است که همی تافت بر آرامگه عاد و ثمود» که از این کار جز ادبار نگردد مشهود «شرف مرد به جود است و کرامت به سجود

به مکافات تو امروز وطن پیروز است «این همان چشمهٔ خورشید جهان افروز است پادشاها ز ستبداد چه داری مقصود جود کن در رهٔ مشروطه که گردی مسجود هرکه این هر دو ندارد عدمش به ز وجود،

در شعر زیبای "مرغ شباهنگ" که از آثار برجستهٔ بهار است شب تاریک موحشی ترسیم می شود که بر سراسر کشور سایه افکنده و گوینده به فرزندان خود توصیه میکندکه از تاریکی نهراسند و به امید بامداد روشن، از نبرد و پیکار باز نایستند. آغاز آن اثر این است:

بر شو ای رایت روز از در شرق بشکف ای غنچهٔ صبح از برکوه سا دهر را تاج زر آویز به فرق کامدم زین شب مظلم به ستوه<sup>۳۳</sup>

۳- دیگر آشنایی با ادبیّات مغرب زمین و تأثیرپذیری از آن است که نمونههای فراوان در ادبیّات جدید دارد چون قلب مادر اثر معروف ایرج میرزا، و سنگ تراش ژاپنی از گلچین معانی، که این یک ترجمهٔ صرف است، یا مثنوی زهره و منوچهر ایرج، و مثنوی عقاب دکتر پرویز خانلری که مضامین آنها از ادبیّات خارجیگرفته شده ولی شاعر در بیان آنها تصرّفات بسیار کرده است.۲۴

به گفتهٔ یحییٰ آرین پور ایرج میرزا از اوّل کسانی است که تأثیر شعر غربی را پذیرا شده و مثنوی زهره و منوچهر او ترجمهٔ آزادی از ونوس و آدونیس یعنی اثر شاعر بزرگ انگلیسی ویلیام شکسپیر است. از آثار خوب ملک الشّعراي بهار بناي يادگار است ترجمه از پوشكين.

۴- قبلاً اشارت شد که از ویژگی های شعر جدید انعکاس مظاهر نوین تمدّنی مانند پدیدههای گونه گون صنعتی و فنّ در شعر است مانند قصیدهٔ ادیب پیشاوری در توصیف هواپیمای جنگی با این ابيات آغازين:

> روئینه شاهینها نگر با آتشین چنگالها بگشاده از منقارها بر سان دوزخ غارها پیکارجویان فرنج پیموده درکین راه رنج وثوق الدُّوله قصیدهای در وصف اسکی و اسکیسوارها دارد با این ابیات:

> > زنهار از این جماعت اسکیسوارها

گسترده اندر باختر پرهای کین و بالها و ز غار جسته مارها، تفتیده دم و بالها وزکوه با توف و تفنج<sup>۲۵</sup> آمیخته زلزالها

لغزندگان بر سر پای استوارها

۲۳-ر.ک. شهر شعر بهار؛ صص ۲۵۲-۲۵۶.

۲۴-کتاب *ادبیّات نوین از انقلاب مشروطیّت تا انقلاب اسلامی* فصلی در تأثیرات ادبی غرب در شعر نوین ایران دارد. برای تفصیل به آن رجوع شود.

۲۵- توپ و تفنگ.

با جامههای آبی و سرخ و سپید و سبز گاهی به سطح برف خزنده چو کبکها

گاهی به سطح برف خزنده چو کبکها گاهی بر اوج کوه پرنده چو سارها

۵- متداول شدن مضامینی حاکی از همدلی و همدردی با مردم رنجبر اعم از فقیران، کارگران، زنان، یتیمان و دهقانان که نمونه های خوبش را در آثار پروین اعتصامی و سیمین بهبهانی می توان یافت از جمله ویژگی های مهم ادبیّات این دوره باید محسوب داشت، پروین اعتصامی میگوید:

تا به کی جان کندن اندر آفتاب ای رنجبر ریختن از بهر زین همه خواری که بینی ز آفتاب و خاک و باد چیست مزدت . ابوالقاسم لاهوتی (۱۲۶۶–۱۳۳۶ هش)در همدردی با رنجبرانگوید:

به ناله مرد فقیری میانه کوچه ز جوع

شنید فقر وطن، شاه بهر مترس خود ز خوابگاه غنی دید عکسی آهنگر

ریختن از بهر نان از چهره آب ای رنجبر چیست مزدت جز نکوهش با عتاب ای رنجبر ارنجبرانگوید:

بر صفحهٔ سیید نوشته نگارها

توانگری همه را می شنید و هیچ نگفت دو دست رخت مرضع خرید و هیچ نگفت به فکر غرق شد و دم دمید و هیچ نگفت سیاه شد لب خود را گزید و هیچ نگفت پیالهٔ می خود سر کشید و هیچ نگفت

ز من مبارزهٔ صنف کارگر چو شنید سیاه شد لب خود را گزید و هیچ نگفت ز رنج کارگران خواجه را خبر کردم پیالهٔ می خود سر کشید و هیچ نگفت ۶-قبلاً اشاره شدکه از خصوصیّات مهمّ این قرن ورود عدّهٔ کثیری از زفان در عرصهٔ ۱ دب است و نیز توجّه عدّهٔ قابل ملاحظه ای از مردان شاعر به دفاع از حقوق زنان و مبارزه با حجاب و دیگر محدودیّتهای اجتماعی آنان.

لاهوتی در سال ۱۹۱۸ قصیدهای خطاب به دختر ایران سروده که موضوع آن کشف حجاب و آزادی زنان است. اینک ابیاتی چند از آن قصیده:

اندر این دور تمدن صنما لایق نیست ننگ باشد که تو در پرده و خلقی آزاد دانش آموز و ز احوال جهان آگه شو

دلبری چون تو ز آرایش دانش به کنار شرم باشد که تو در خواب و جهانی بیدار وین نقاب سیه از روی مبارک بردار

عشقی در کفن سیاه وضع زن ایرانی را چنین مجسّم میکند:

مر مرا هیچ گنه نیست بجز آن که زنم من سیه پوشم و تا این سیه از تن نکنم منم آن کس که بود بخت تو اسپید کنم و در پایان داستان اضافه میکند:

زان گناهست که تا زندهام اندر کفنم تو سیه بختی و بدبخت چو بخت تو مَنَم من اگرگریمگریانی تو من اگر خندم خندانی تو

> شرم چه؟ مرد یکی بنده و زن یک بنده زن چه کرده است چیست این چادر و روبندهٔ نازیبنده گرکفن نیست بگر مرده باد آن که زنان زنده به گور افکنده

زن چه کرده است که از مرد شود شرمنده؟ گرکفن نیست بگو چیست پس این روبنده؟

بجز از مذهب هر کس باشد

سخن اینجاست دگر بس باشد

## شعرای سنّتگرای ایران...

ایرج میرزاکه در سهولت بیان و سادگی گفتار حیرت آور است و گویی به زبان محاورهٔ مردم شعر میگوید در دفاع از آزادی زنگفته است:

> خدایا تا کی این مردان بخوابند زنان را عفّت و عصمت ضرور است چو زن تعلیم دید و دانش آموخت به هیچ افسون ز عصمت بر نگردد

زنان تا کی گرفتار حجابند نه چادر لازم و نه چاقچور است روان و جان ز نور بینش افروخت به دریا گر بیفتد تر نگردد

۷- نقد و هجو و طنز و هزل در ادوار سابق هم وجود داشته ولی هرگز این همه اهمیت را نداشته که
 در دوران بعد از مشروطیّت خصوصاً در ادواری که از آزادی نسبی کلام بهرهمند بوده است.

به عنوان نمونه ایرج میرزا در عارفنامهٔ خود <sup>۲۶</sup> اتهام نامهٔ هجو آمیزی را بر ضد گرداندگان دستگاههای اداری و اجتماعی ایران عرضه کرده است. نامبرده با آنکه خود تربیت اشرافی دیده بود از قصیده سرایی در مدح و مجامله پرهیز داشت و به قول محققان شعر خود را از دربار و کاخهای بزرگان بر سر کوچه و بازار کشید و در معرض پسند تودهٔ مردم قرار داد و از جمله گوشههایی از عادات و رسوم و آداب و اخلاق ناپسند مردم و اوهام و خرافات آنها را به مسخره گرفت. ۲۰ گفتنی است که مرتضی فرجیان و محمّد باقر نجفزادهٔ بارفروش کتابی دربارهٔ طنزسرایان از مشروطه تا انقلاب ۲۸ تر تیب داده اند که در آن نمونهٔ آثار یک صد و پنجاه تن از طنزسرایان عرضه شده؛ برخی از این عدّه در شمار شاعران بزرگ همه فن حریف معاصر هستند، از قبیل: محمّد تقی بهار، ادیب الممالک فراهانی، پروین بنررگ همه فن حریف معاصر هستند، از قبیل: محمّد تقی بهار، ادیب الممالک فراهانی، پروین شهریار، رهی معیّری، فریدون مشیری، فریدون تولّلی و مهدی اخوان ثالث؛ و برخی نیز در شمار نامهایی که به مر تبهٔ استادان یاد شده نمی رسند و بطور عمده به اشعار مطایبه آمیز پرداخته اند چون: نامهایی که به مر تبهٔ استادان یاد شده نمی سهدی سهیلی، خسرو شاهانی، ابراهیم صهبا، هادی خرسندی، محمّد ابوالقاسم حالت، پرویز خطیبی، مهدی سهیلی، خسرو شاهانی، ابراهیم صهبا، هادی خرسندی، محمّد افراشته، محمّد ابراهیم باستانی پاریزی، حسین توفیق و عدّهای دیگر. جالب توجّه است که بسیاری علی افراشته، محمّد ابراهیم باستانی پاریزی، حسین توفیق و عدّهای دیگر. جالب توجّه است که بسیاری از طنز سرایان همان قصائد معروف شعرای متقدّم راگرفته و به استقبال رفته و با تصرّف، آنها را برای بیان مقاصد طنزیهٔ خود به کار برده اند.

گاهٔ بیرون رفتن از مجلس ز در رَم میکنند گوئیا جنّ دیده یا از جانور رَم میکنند در نشستن نیز یک نوع دگر رَم میکنند تا دو نوبت، گاه کم یا بیشتر رَم میکنند!

۲۶-که حاوی ۵۱۵ بیت است.

۲۷ - نقد ایرج میرزا از تعارفات ایرانی:

یا ربّ این عادت چه میباشد که اهل این دیار بر زبان آرند بسم الله بسم الله را اینکه وقت آمد و شد بود امّا این گروه این یکی چون مینشیند آن یکی ور میجهد ۲۸-در دو جلد و چاپ طهران در سال ۱۳۷۰.

مثلاً ابوالحسن آذري در تأسّي به قصيدهٔ معروف «شهر غزني نه همان بودكه ديدم پار، چنين سروده: وه که امسال بتر گشته ز پار و پیرار از بن گوش سرازیر شود در شلوار پنکهٔ برق شود گیج و بیفتد از کار

شهر طهران نه همانست که من دیدم پار آنچنان گشته هوا گرم که باران عرق آنچنان گشته هوا گرم که در سقف اطاق نمونه آثار طنز اديب الممالك (قطعه):

ترا نتیجه به جز آه و حسرت و افسوس کسی به عاریه هرگز نداده است عروس به بام عار و ندامت همی نوازی کوس قطعهٔ معروف "مست و هشیار" پروین اعتصامی نمونهٔ خوبی از اشعار طنزیهٔ اوست.<sup>۲۹</sup>

کتاب عاریه دادن به مردمان، ندهد بود کتاب عروس ای پسر به حجلهٔ علم عروس خویش چو دادی به عاریت تا حشر

امیری فیروزکوهی (متوفّیٰ در ۱۳۶۳ هش) قصیدهای قطعهوار دارد در زمینهٔ عاقبت شعر و شاعری که مناسب حال است:

ذوق و حال و فهم شعر از جمع مردم رخت بست

هیچ حالی را نمیبینی دگرگون از سخن

اشتران را گر طرب میآمد از شعر عرب

این گرانان را ز شعر فارسی آید حزن

هم بجای صوت و شعر و بانگ وَجد و لحن شوق

گفتگوی از مِلک مبتاع است و ملک مُرتهن

بهترین تحسینشان خنده است در پایان شعر

سخره آن شعری که خندد به روی اهل انجمن ۳۰

باستانی پاریزی در تشریح وضع ایران گوید:

مملکت از پایه ویرانست گویی نیست هست

خواجه اندر نقش ایوانست گویی نیست هست

هرکه دم از حقّ زد و با حقّ کشان شد در نبرد

لا جرم آماج بهتان است گویی نیست هست

٢٩- قطعهٔ پالتوي چهارده ساله كه محمّد على افراشته در نخستين كنگرهٔ نويسندگان ايران خواند نمونهٔ خوب آثار طنزي محمّد على افراشته ناشر روزنامهٔ طنز سياسي چنلگر بود.

٣٠- پر تو بيضائي كاشاني متوفّيٰ در ١٣٤٨ هش اثري قطعه گون در نكوهش شعر نو و شاعران نوپرداز دارد: أن شعر كه در حوصلهٔ هيچ دهن نيست نیرنگ و دغل هست اگر فهم و فطن نیست در سرّ و عَلَن چیستگر ایجاد فتن نیست؟

هر لفظ برآید ز دهنشان همه شعر است نه قافیه نه وزن نه مفهوم نه معنی در کشور امّ ادب این موش دوانی

#### شعرای سنّتگرای ایران...

کار در دولت به سامان نیست گویی هست نیست

حرف در مجلس فراوان است گویی نیست هست

۸-طنز ناچار در مواردی زبان شعر را به زبان مردم کوچه و بازار نز دیک میکند یعنی موجب تحکیم
 گرایش ساده گویی در شعر معاصر است. نمونهاش این اثر سید اشرف حسینی مؤسس نسیم شمال
 ست:

دخترک عزیز من از غم نان به سر مزن طفلک با تمیز من شعله به خشک و تر مزن لولی اشک ریز من بر دل من شرر مزن سال دگر برای تو شوهر غمگسار میآد بزک نمیر بهار میآد خربزه با خیار میآد

سال دگر به خوشدلی نان و پنیر میخوری گوشت کباب میکنی دیزی سیر میخوری روغن زرد میخری شربت و شیر میخوری بر در خانهات همی خربزه باربار میآد بزک نمیربهار میآد خربزه با خیار میآد

این اثر شهریارکه در جواب ه ا. سایه گفته شده نمونهٔ دیگری از شعر نزدیک به محاورهٔ مردم است: سایه جان رفتنی استیم بمانیم که چه؟

زنده باشیم و همه روضه بخوانیم که چه؟

درس این زندگی از بهر ندانستن ماست

این همه درس بخوانیم و ندانیم که چه؟

خود رسیدیم به جان نعش عزیزی هر روز

دوش گیریم و به خاکش برسانیم که چه؟

کشتیای را که پی غرق شدن ساختهاند

هی به جان کندن از این ورطه برانیم که چه؟

قسمت خرس و شغال است خود این باغ مویز

بی ثمر غورۂ چشمی بچلانیم که چه؟

ما طلسمی که قضا بسته ندانیم شکست

کاسه و کوزه سر هم بشکانیم که چه؟

گر رهایی است برای همه خواهیم از غرق

ور نه تنها خودی از لَجُه رهانیم که چه؟ یاد آوردنی است که سیّد غلامرضا روحانی صاحب طلیعهٔ فکاهیّات روحانی (۱۳۱۳) و کلیّات اشعار و فکاهیّات روحانی اجنّه (۱۳۴۳)که در سال ۱۳۶۴ به رحمت ایزدی پیوست از مشاهیر شاعران طنزسرا و در

شمار بهائیان بود و از همین بابت همواره در هجو و نقد خود حدّ اعتدال را رعایت می کرد.

٩- چون سخن از مضمون است باید نظر جامعهشناس بنام پیتیریم سوروکین را یادآور شوم که

می گفت تمایل عمومی تمدن معاصر به سوی حسّیت و مادّیت و شهوات نفس است که در نتیجه بسیاری از ارزشهای روحانی و اخلاقی قدیم متزلزل شده و جای آنها را خودکامگی و لذّت پرستی و جستجوی سعادت صوری و مادّی گرفته است این حرکت به سوی فرهنگ حسّی را در برخی از اشعار شاعرانی چون ایرج میرزا، فروغ فرّخزاد و حتّیٰ فریدون تولّلی به آسانی می توان مشاهده و یادداشت کرد و عملاً در قسمت دوّم نمونه هایی در این زمینه ارائه خواهد شد.

یعقوب آژند عقیده دارد (ادبیّات نوین ایران، ۱۳۶۳)که چهار ویژگی تار و پود جریان ادبی- تاریخی قرن اخیر را پی افکنده است: الف- غربگرایی و غربزدگی. ب- دنیاگرایی منبعث از انسانگرایی یا هومانیسم غربی که در نهایت منجر به مادّه گرایی از سویی <sup>۳۱</sup> و ماده گرایی <sup>۳۲</sup> به معنای منفی آن شده. ج-از خودبیگانگی یا به زبان دیگر بیگانگی از فرهنگ اسلامی- ایرانی. و بالاخره د- ملّیگرایی به سبک و سیاق مغرب زمین.

دکتر شفیعی کدکنی در تاریخ ادبیّات فارسی از ابتدای دورهٔ اسلامی تا عصر حاضر (۱۹۸۱) بر آن است که هفت جریان از همان آغاز دورهٔ مشروطیّت وارد شعر فارسی شد که سرچشمهاش را در فرهنگ و تفکّر غربی باید جست: الف اندیشهٔ وطن. ب فکر آزادی و قانون. ج - فکر فرهنگ نو و تعلیم و تربیت جدید. د - تمجید از علوم جدید. ه - موضوع زنان و برابری زن و مرد. و - نقّادی اصول اخلاقی کهن. ز مبارزه با خرافات مذهبی وگاه گُداری بر ضد خود مذهب. گرایشی که به نقل از سوروکین بدان اشارت رفت به همین جریانهای دوگانهٔ اخیر مربوط می شود. البتّه برخورد و برداشت شعرا با این محتواهای تازهٔ شعری یکسان نبوده «برخی از شعرا مسائل جزئی مذهبی را که دارای درونمایهٔ خرافی بود مورد انتقاد شعری یکسان نبوده «برخی از شعرا مسائل جزئی مذهبی را که دارای درونمایهٔ خرافی بود مورد انتقاد صراحت تام گفت:

قصّهٔ آدم و حوّا همه وهم است و دروغ نسل میمونم و افسانه بود از خاکم!» ۳۳ ۱۰- یک خصیصهٔ شعر در قرن مورد بحث ما تنوّع استثنائی آن بوده است. تنوّع سلیقهٔ شعری و تنوّع مضامین که شاید در کمتر دورهٔ تاریخ به چشم خورده است. شفیعی کدکنی در شعر دورهٔ مشروطیّت (تا حدودکودتای ۱۲۹۹ و بعد سلطنت رضا شاه در ۱۳۰۵ هش) سه موج یا سه دسته شاعران بازیافته:

• موج ادبیّات سنّتی نظیر: ادیب الممالک فراهانی، ادیب پیشاوری، ادیب نیشابوری و وحید

<sup>.</sup>Materialism - T1

<sup>.</sup>Feminism - TT

٣٣- ادبيّات نوين ايران، يعقوب آژند، صص ٣٣٥-٣٣٧.

این نکته گفتنی است که فروغ فرّخزاد در دورهٔ دوّم حیات خود (از حدود ۱۳۳۹ به بعد) شعرای رمانتیک را انتقاد میکند از جمله بخاطر آنکه در شعر این شاعران عشق عشق سطحی است و در رابطهٔ جنسی بین مرد و زن خلاصه می شود.



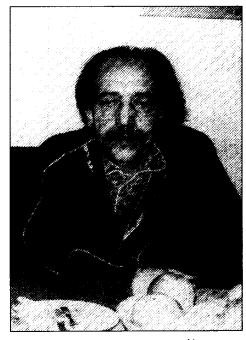
سمين بهبهانى



پروین اعتصامی



ايرج ميرزا



فريدون توللي

دستگردی که با وجود علاقهای که به مسائل اجتماعی نشان دادهاند «حاضر نبودند قدمی از حیطهٔ سنت فراتر نهند».

موج حامیان تودهٔ مردم که «گوشهٔ چشمی به قشر عظیمی از تودهٔ مردم خصوصاً خوانندگان عوام داشتند» مانند عارف، عشقی، سید اشرف گیلانی و فرّخی یزدی.

• موج اعتدالی یعنی حامیان اصلاح بر اساس سنّت که مایل به حفظ استحکام شکل و زبان شعری در عین تازه کردن مضامین هستند، نظیر: ایرج میرزا، ابوالقاسم لاهوتی، دهخدا و بهار در برخی از اشعارشان.

شفیعی کدکنی به دستهٔ چهارمی که به کلّی از جهان بریده و از تحوّل آن غافل هستند از جمله شاعرانی که هنوز در آن دوره شعر عرفانی می سرایند (حبیب خراسانی، صفای اصفهانی، صفیعلی شاه) نیز قائل شده است. ۳۴

این تنوع شاعران در دورهٔ بعد یعنی دورهٔ پس از استیلای رضا شاه نیز بازیافته می شود. اوّل - شعرائی که کاری با زندگی و امور سیاسی نداشتند و معذلک از ستایش نظام موجود هم دریغ نمی نمودند چون وحید دستگردی سردبیر مجلّهٔ ارمغان، افسر رئیس انجمن ادبی ایران، صادق سرمد، عبّاس فرات و مانند آنان که غزل و قصیده و قطعه و رباعی به تقلید قدما سرودند و مباحثی چون: وطن پرستی، شاه دوستی، مبارزهٔ جدّی با مسکرات، ایجاد علاقه در ایرانیان نسبت به فنون مفید اروپا و توسعهٔ تولیدات ایران را به پیروی از یک بیانیّهٔ شعری خود عنوان می کردند.

گروه دوّم میان شاعران کناره گیر از طرح کردن امر سیاسی بعضاً نوعی اصلاح نسبی را در شعر دنبال می کردند که شفیعی کدکنی؛ لطفعلی صور تگر، رشید یاسمی و رعدی آذرخشی را در آن زمره به حساب آورده اند. گروه سوّم هم درگیر امور سیاسی و هم در تماس با مسائل زندگی بودند در این میان آنان که از سنّت حمایت می کردند: بهار، فرّخی یزدی، عارف قزوینی، علی اکبر دهخدا و پروین اعتصامی بودند. بالاخره گروه چهارم که هوادار اصلاحات در شعر بودند و با عشقی و ایرج و بهار و لاهوتی شروع شدند و به نیما یوشیج منتهی گردیدند که در آخر حکومت رضا شاه برخی از اشعار سفید خود را منتشر کرد ( ۱۳۱۸ هش) و خود زمینه ساز ظهور شاعران نوپرداز معاصر گردید.

شفیعی کدکنی شاعران بعد از جنگ دوّم جهانی و خاتمهٔ عصر رضا شاه پهلوی را نیز مطرح کرده و آنان را هم به دستههایی طبقهبندی نموده است:

الف-جناح اعتدالی شعر نو فارسی که برگرد مجلّهٔ سخن جمع شدند (فریدون تولّلی، گلچین گیلانی، نادر نادرپور...).

ب- شعرائی که اکثر آثارشان با جهتگیری اجتماعی بود چون: نیما یوشیج، شیبانی،کسرائی، ا.

۳۴-همان کتاب؛ ص ۳۴۰.

### شعرای سنّتگرای ایران...

بامداد و سایه در بعضی اشعارش

ج- شاعرانی که به دنیای درون اعجاب در برابر طبیعت و به نوعی شعر غنائی پرداختند: فریدون تولّلی، خانلری،گلچین، اسلامی ندوشن، نادرپور...۳۵

د-شاعرانی که تمایل بیشتر به شعر نیمایی نشان دادند که نمایندگان آن علاوه بر فروغ؛ شاملو و اخوان ثالث بو دند.

شفیعی کدکنی سال ۱۳۳۲ را باز مبدء یک تحوّل دوگانه میان شعرا می داند. عدّهای در خطّ نومیدی می رفتند و عدّهای هم راه امیدواری می گیرند. سمبولیسم اجتماعی که در این دوره پدید می آید (شعر اجتماعی رمزگرای) راهی برای مقابله با رمانتیسم و جستجوی شعر عمیق، پخته، معنی جوی و عاری از سطحگرایی رمانتیکهاست (نمایندگانش عبار تند از: احمد شاملو، اخوان ثالث، سهراب سپهری، فروغ فرّخزاد در دورهٔ جدید حیاتش).

قصد بنده ورود تفصیلی در این مباحث نیست تنها خواستم تنوّع بیسابقهٔ جریانات و گرایشهای شعری عصر جدید را نشان دهم و این تنوّع وقتی پیچیدگی خاصّ پیدا میکندکه متوجّه شویم پارهای از شعرا چون خود فروغ فرّخزاد در طول زمان دگرگونی فکری پیداکردهاند و شعرای قدیم تر از او چون ملک الشّعرای بهار نیز همیشه بر یک سیاق سخن باقی نماندهاند.

۱۱- در مقاله ای به قلم منیب الرّحمن زیر عنوان "تأثیرات ادبی غرب در شعر نوین فارسی "۷۰ نکتهٔ لطیفی آمده که جا دارد در شمار ویژگی های مهم شعر شعرای متأخّر محسوب گردد. نویسنده متذکّر می شود که در مکتب کلاسیک نظر بر تجربهٔ عام بود در حالیکه در شعر جدید ایران نوعی گرایش شخصی و اشتیاق برای بیان احساسات و عواطف فردی رخ نمود.  $^{7}$  نویسندهٔ شعر بازو (چار پاره) محمّد علی اسلامی ندوشن را به عنوان شاهد نقل می کند که حالت شدید شخصی و فردی را در مضامین عشقی به خوبی نشان می دهد.

۳۵-مقدّمهٔ تولّلی بر **رها** (۱۳۳۰ ه.ش) نوعی بیانیّهٔ شعر رمانتیک است که در آخر آن دهه (۱۳۳۹) مورد انتقاد شخصی چون فروغ فرّخزاد واقع شد.

۳۶-شفیعی کدکنی تنوّع شعرا بعداز سال ۱۳۴۸ هش راکه طلایهٔ دورهٔ انقلاب بوده است نیز به خوبی تشریح کرده ر. ک. همان کتاب یعقوب آژند؛ صص۳۵۸-۳۵۹ که چون بیشتر به شاعران نوپرداز مربوط می شود دربارهٔ آن کوتاه آمدیم.

٣٧- *ادبيّات نوين ايران*؛ فصل ٥.

۳۸- دکتر پرویز ناتل خانلری حق داشت که بگوید: «برای ایجاد تنزع و تازگی در شعر هیچ راهی جز این نیست که دایرهٔ معانی را وسعت بدهیم یعنی به سراغ حالات و عواطف شخصی تر وخصوصی تر برویم و برای بیان آنها، صور ذهنی تازه و مناسب جستجو کنیم. این حالات و معانی تازه را در زندگی باید جست. تا وقتی که شاعر مایهٔ آثار خود را از دواوین شعرای سلف اقتباس میکند از او توقع نباید داشت که مطلب تازه ای بگوید و اثری بدیع بوجود آورد (همانجا؛ ص۱۶۴).

نوشم ز خون گرم گنه کارت تیمار شیوههای پریوارت ای هر دو مرگدارو و جاندارو ای مار تشنه اوخ ای بازو!

خواهم که بر تو دندان بفشارم كاين زهر سرخگونه شفا بخشد برد آرزو شکیب زکف دریاب برگردنم بپیچ و به جانم کوش

نیما یوشیج در شعر "ای شب" جنبهای از طبیعت را در رابطه با حالت و احساس خودش عرضه می کند. این شعر یکی از نخستین نمونه های این نوع گرایش است و با ابیات ذیل شروع می شود:

تا چند زنی به جانم آتش یا پرده ز روی خود فروکش کز دیدن روزگار سیرم

هان ای شب شوم وحشتانگیز یا چشم مرا ز جای برکن یا بازگذار تا بمیرم

۱۲-در سالهای آخر قرن بیستم که با انقلاب اسلامی آغاز می شود شعر مذهبی که به نظر می رسید در دورهٔ مشروطیّت متروک شده باشد باز بر کرسی نشست. نگارنده چندی قبل مجموعهای از این اشعار راکه به سیاق پیشینیان و در نهایت فصاحت و بلاغت در مدح پیامبر و ائمّهٔ اطهار و مضامین دیگر دینی سروده شده ملاحظه کرد که برای استشهاد و استناد اکنون در دسترس نیست. محمّد حقوقی در میان قصائدی که در حسب حال و بیان ذهنیّات و تأمّلات شخص شاعر سروده شده است از جمله قصیدهٔ "بانگ تکبیر" امیری فیروزکوهی را قرار میدهد که در مورد بعثت پیامبر اسلام است با این آغاز:<sup>۳۹</sup>

اینک آوای نبی از در بطحا شنوید ذکر حقّ را ز درافتادن بتها شنوید نور اسلام برآمد ز کران تا نگرید بانگ توحید درآمد به جهان تا شنوید

سخنی از سر مهر و خبری از سر صدق گر ز جایی نشنیدید از اینجا شنوید

در شرح احوال شهریار اشاره خواهم کرد که در ایّام آخرین حیات به افکار مذهبی بازگشت و در ستایش اولیاءالله سخن سر داد. <sup>۴۰</sup>نا گفته نباید نهاد که اشعار شعرای بزرگ بهائی که برخی از اعاظم آنان در قرن بیستم می زیستند چون: محمّد نعیم سدهی، عندلیب لاهیجانی و علی محمّد ورقا از اندیشههای دینی لبريز است. نعيم استدلاليّهٔ عقلي و نقلي در اثبات ديانت بهائي به نظم دارد و ديگران قصائد، غزليّات، مسمّطها و انواع دیگر شعر را به ستایش حضرت بهاءالله و مولای خود حضرت عبدالبهاء عبّاس افندی اختصاص دادهاند که انجمن ادب و هنر به تشریح و معرّفی آثار برخی از آنان در دورههای گذشتهٔ خود توفیق داشته است. اشعار بهائیان مضامین روحانی تازهای را هم مطرح کرده است که مشابه آن را در نزد متقدّمان كمتر مي توان يافت. شعرشان غالباً به روش سنّتي است هرچند كه خود حضرت بهاءالله در ايّام اوّلیّهٔ خویش اشعاری به شیوهٔ نو سرودهاند، از قبیل این اثر زیبا:

٣٩- ادبيات امروز ايران؛ ص ٣٩٤.

۴٠-انقلاب در شعر شهريار؛ دفتر نشر فرهنگ اسلامي؛ طهران؛ ۱۳۶۶؛ ۴۳ صفحه.

## شعرای سنّتگرای ایران...

با رخ چون آفتاب با دلی ساده وز نقشهٔ امکان فارغ و آزاده وز موی سیاهش چشمهٔ هور پوشیده مبهم آن لب نادیده وز غضب او نار جحیم آماده گشته در او مُضْمَر لؤلؤ ناسوده

بت ما آمد با بطی باده ساده ز چه؟ از دنیا و از عقبیٰ از روی چو ماهش شکل مهٔ نو پیدا پر خم پر خم آن زلف چو زنجیر از خندهٔ او تُنگ شکر شد ارزان لعل نمکینش یاقوت بدخشان

چون آقای دکتر حشمت مؤید دربارهٔ شاعران بهائی در سدهٔ اوّل تاریخ بهائی سخن خواهندگفت لذا در این مورد بیش از این تفصیل جائز نیست خاصّه که ایشان بیگمان حقّ مطلب را در این باره ادا خواهند کرد.

# منابع و مآخذ براي مطالعة ادبيّات ايران در قرن بيستم

- ادوارد براون؛ تاریخ ادبی ایران؛ ترجمهٔ رشید یاسمی؛ جلد چهارم؛ چاپ دوّم؛ زمستان ۱۳۶۴؛ طهران.
- ادوارد براون؛ تاریخ مطبوعات و ادبیّات ایران در دورهٔ مشروطیّت؛ ترجمه و تحشیه و تعلیقات تاریخی و ادبی به قلم محمّد عبّاسی در دو جلد؛ کانون معرفت؛ ۱۳۳۵ ه...
  - يحيي آرين پور؛ از صباتا نيما؛ دو جلد.
  - یحییٰ آرین پور؛ از نیما تا روزگار ما؛ طهران؛ ۱۳۷۴.
- يعقوب آژند؛ ادبيّات نوين ايران از انقلاب مشروطيّت تا انقلاب اسلامي (ترجمه و تدوين)؛ ١٣۶٣؛ طهران.
  - شفيعي كدكني؛

History of Persian Literature from the begining of Islamic Period to the Present Day; Brill; 1981.

- سیّد محمّد برقعی؛ سخنوران نامی معاصر؛ ۱۳۲۹.
- سيّد عبدالحميد خلخالي؛ تذكرة شعراى معاصر ايران؟ ١٣٣٣.
- الهام مهویزانی؛ آینهها: نقد و بررسی ادبیّات امروز ایران؛ دو جلد، چاپ روشنگر.
  - یان ریپکا و همکاران؛ تاریخ ادبیات ایران؛ ترجمهٔ کیخسرو کشاورزی؛ ۱۳۷۰.
- دکتر داریوش صبور؛ آفاق غزل فارسی\_ پژوهش انتقادی در تحوّل غزل و تغزّل از آغاز تا به امروز؛ ۱۳۷۰ هش.
- محمّد حقوقي؛ مروري بر تاريخ ادب و ادبيّات امروز ايران؛ دو جلد (اوّل نثر؛ دوّم نظم)؛ نشر قطره؛ ١٣٧٧.
  - دكتر رضا شفق زاده؛ تاريخ ادبيّات؛ چاپهاي متعدّد.
- مرتضىٰ فرجيان؛ محمّد باقر نجفزاده بارفروش؛ طنزسرايان ايران از مشروطه تا انقلاب؛ دو جلد ١٣٧٠.
- سعید نیاز کرمانی؛ شعری که زندگی است (با آثاری از هفتاد شاعر معاصر و مختصر احوال و انتشارات آنها)؛ طهران؛ ۱۳۷۶.

- نخستین کنگرهٔ نویسندگان ایران؛ ۱۳۲۶ هش.
- يرفسور محمّد اسحق (كلكته)؛ سخنوران عصر حاضر؛ دو جلد.
- دكتر خسرو فرشيدورد؛ دربارهٔ ادبيات و نقد ادبي؛ دو جلد؛ چاپ جديد؛ ١٣٧٣.
  - مهری شاه حسینی (شادمانی)؛ اشعاری از زنان شاعر ایران معاصر؛ مدبّر؛ ۱۳۷۴.
- محمّد حقوقى؛ شعرنو از آغاز تا امروز؛ جلد اوّل ١٣٠١-١٣٥٠؛ چاپ جديد؛ ١٣٧٧.
- مرتضیٰ کاخی؛ برگزیدهٔ شعر امروز ایران به انتخاب و مقدّمهٔ مرتضیٰ کاخی، ۱۳۰۰–۱۳۵۷؛ چاپ دوّم؛ ۱۳۶۹.
  - حسين خالقي راد؛ قطعه و قطعه سرايي در شعر فارسي؛ طهران؛ ١٣٧٥.
- مصاحبه هایی با نادرپور دربارهٔ شعر معاصر ایران که در روزگار نو چاپ پاریس درج شده (سال دوازدهم؛ شمارهٔ ۱۲۳–۱۴۱).
  - محمّد على سپانلو؛ هزار و يک شعر (گزارش شعر نو ايران طي ٩٠ سال)؛ نشر قطره؛ طهران؛ ١٣٧٨.

# مُدرنيسم و نو آوري در شعر فارسي \*

آنچه شعر نو را نو میکند

يدالله رؤيايي

دربارهٔ موضوع سخنرانی من به من پیشنهاد شده است که در این مجمع لزوماً از تاریخچهٔ شعر نو و مقدّمات آن حرف بزنم. بطور ساده و مقدّماتی، یا چیزی در این معنا.

صحبت من، از آنجاکه تصوّر ابهام پیش میکشد، حتّیٰ قبل از شنیدنش، کار مرا در برابر شما مشکل میکند. دشواری من این است که میخواهم ساده باشم، نه به خاطر آنکه ساده بودن دشوار است، که البتّه حرفِ درستی است. امّا این حرفِ دُرست وقتی دشوار تر میشود که با یک فکرِ از پیش شده، یک پیشداوری، روبرو باشیم، و پیشداوری شما اینست که من دشوارم. این را مدیر برنامه به من میگفت و میخواست که در برابر شما آسان باشم، و ساده حرف بزنم. گفتم سعی میکنم. و شما راکه دیدم، ساده بودن را در سطح جمع شما ندیدم، و یا شما را هم مثل خودم ساده دیدم، چراکه ساده بودن چندان هم آسان نیست. معذلک از این کشف، اشتیاق مشکلگویی به من دست نمی دهد.

صحبت من در قلمرو شعر است، و در این قلمرو مرز نمی شودگذاشت، خطّ و خطّ کش نمی شود گذاشت. اینکه چه چیزی شعر نو را نو می کند، معمّا نیست، و درک آن عقل کلّ نمی خواهد. حرف زدن از این موضوع مثل خود موضوع ساده است. همه می دانند شعر نو چیست، لا اقلّ در ظاهر آن، چون شعر

<sup>\*</sup> بخشهایی از سخنان یدالله رؤیایی در دوازدهمین مجمع سالانهٔ انجمن اروپایی ادب و هنر که در روزهای ۱۴ تا ۲۰ اوت در سویس- اکادمی لندگ Landegg برگزار شد.

نو در تظاهر خودش ریشه در شعرکهن دارد.

از اوّلین تظاهرهایش با تکیه کردن بر شعر کهن بود، نمی توانست بدون ریشه در شعر کهن تظاهر کند. شعر نو از ابتدای تولّدش هیچ وقت آباء خودش را ترک نکرده است، برای نو شدن از لباس کهنهٔ اجدادش بُرید و دوخت. چه چیز شعر نو را نو می کند؟ چه معیارها یا معائیری از شعر کهن تکیه گاه او شده است؟ معیارهای نوکنندهٔ شعر از کجای شعر کهن به شعر امروز رسیده و با آن مشترک شده است؟ شعر نو در چه معیارهای نوکننده در عین حال هو یّتی بر شعر قدیم ما نیز هستند. زندگی مشترک هر دو است، شعر نو اگر این معیارهای مشترک را نداشته باشد بی شناسنامه می ماند. این جنبههای مشترک در شعر نوی ایران چیست؟ و یا بهتر بگویم در "شعر نو"ی فارسی. (چراکه شعر نو در زبان فارسی، قلمروی جغرافیایی اش، همه می دانیم، به مرزهای ایران ختم نمی شود. زندگی زبان در افغانستان، تاجیکستان، پاکستان، و دیاسپورای (Diaspora) گستردهٔ آن در دنیا، حیات و حرارت پر شوری دارد، که ما در ایران، گاه بدهکار آن شور و حرارت می مانیم.)

# سه عنصری که داخل ترکیب شعر می شوند

سه عامل مشترک در شعر نو و کهن ما، در زبان فارسی، دخالت کردهاند که غناء شعر ما را می سازند و در عین حال غناء شعر دنیا را هم همین سه عامل می سازند، چرا که هیچ شعری در دنیا به عقیدهٔ من نمی تواند بدون سهمی از این سه عامل شعر باشد: زبان، انسان، جهان. و هر شاعری به سلیقهٔ خود پیمانهای (Dose) از آنها بر می دارد، که افراط در برداشتِ یکی از آنها، طبعاً کم کردن سهم آن دو تای دیگر است که موجب پیدایش مکتبها و تمایل های گونا گون ادبی در تاریخ شعر بوده است. یعنی بسته به اینکه کدامیک از این سه عامل زمینهٔ مسلّط و شامل را در شعر بسازند آن شعر را منتسب و متعلّق به تمایل و مکتب خاصی می کند: فرمالیسم، نارسیسیم، ابژکتیویسم و نظائر آن... امّا رادیکالیزه کردن هر یک از این سه، موجب حذف آن دو تای دیگر می شود. و این در واقع به خطر انداختن "کیمیای کلام" و آن "جادوی حرف" است که باید در شعر باشد:

۱-طرد سوژه و طرد "خود" براي رسيدن به ابژكتيويته ادّعائي استكه ما را به همان رئاليسم سطحي و روتين ميرساند.

۲- اعتبار زیاد دادن به "من" و به "خود" و بطور کلّی "انسان" هم به عنوان سوژه، ما را به شور و احساسات و رمانتیسم افراطی و به خودبینی سقوط می دهد.

۳- چسبیدن فقط به زبان هم، یعنی حضور محض زبان در شعر، و طرد اُبژه و سوژه نیز بازگشت همان بازی های زبانی (و یا زبان بازی ها) و تجربه های رایگانی است که از دادائیست ها به این طرف، از بعد از جنگ تا به حال، در "شعر بی معنا"، خودکاری نویسی سورر ئالیست ها، شعرهای تجربی "شعر-شیئی" (Poeme-Object) که در اروپا و امریکا بسیار رایج شد و از مُد افتاد، و نظائر آن که در تاریخ شعر، به

شوخیهای تاریخ شعر پیوستهاند.

این شوخی ها، بویژه در زمینهٔ رادیکالیزه کردن زبان، در همهٔ کشور ها که گاه تکرار می شود. و در هر دوره نسلهایی که می آیند، تا مدّتی شوخی های نسل پیش را تکرار می کنند. مثل حرکت Slam در شیکا گو، و در شعر سالهای اخیر امریکا (شعر بار، شعر سیلی و رینگ بوکس، شعر چُس فیل...) که به صورت RAP در فرانسه هم طرفدارانی یافت، شعر آرگو و شعر توده، شعر بی گرامر، شعر تکرار، شعر مصرف،... و شعر کثرت، و انواع آن که در ایران هم، در سالهای اخیر دو سه تن از شاعران مدرن به تأسی از همین مُدهای دوره ای در غرب قضیّه را جدّی تلقّی کرده اند و اصطلاحاتی نظیر "نحو شکنی" و معنا زدایی" به شعر خود چسبانده اند که البتّه در ایران هم در اوائل جنبش شعر نو در نسل نیما هم این نوع افراطها را در کار تندرکیا و شین پر تو و هو شنگ ایرانی می بینیم و هم در تجربه های شاعران حجم گرا. بازی های زبانی، حذف معنا، و تجاوزهای گرامری در دستور زبان، در پیش شاعران بزرگ، هیچگاه از حدّ تجربه و راه گشایی (تفرّج) فراتر نرفته است. و شعر بشریّت، در همهٔ اعصار و زمانها، و در همهٔ مالک و مکانها، همانطور که گفتم همیشه بر این سه چیز ایستاده است: زبان، جهان، انسان. و یا به فرمول دیگر شعر سه کارساز اصلی دارد: کلمه، شیء، خود.

این تصریح را از این جهت میکنم، که بگویم که اگر از شعر نو برای شما حرف میزنم طبعاً از شعری حرف میزنم طبعاً از شعری حرف میزنم که این سه کارساز و یا این سه ساز در آن حضور دارند. بنا بر این اگر یکی از این سه عامل در شعری نباشد آن شعر موضوع بحث امروز ما نیست.

# منظری از حیات شعر نو

ماداریم از شعر فارسی حرف می زنیم یعنی از شعری که در پنجاه سال اخیر و یا حدّ اکثر در هفتاد سال اخیر داریم. مبدأ را اگر "افسانهٔ" نیما بگیریم، یعنی از سال ۱۳۰۱، هشتاد سال است که شعر نو داریم. با اینکه "افسانه" در تساوی طولی مصرعها سروده شده و ظاهری متفاوت با آنچه آثار شعر کهن در ظاهر خود ارائه می کند ندارد، معذلک چون بعضی از تاریخنویسان آن را مبدأ گرفته اند، ما هم آن را مبدأ می گیریم. چرا؟ پیش از پاسخی بر این چرا ترجیح می دهم آن را برایتان بخوانم، که در ذهن من، از نوجوانی های من، از هجده سالگی های من، هنوز مانده است:

ای فسانه فسانه فسانه

ای خدنگ تو را من نشانه

ای علاج دل، ای داروی درد

همره گریههای شبانه

با من سوخته در چه کاری چیستی ای نهان از نظرها!

ای نشسته سر رهگذرها از پسرها همه ناله بر لب نالهٔ تو همه از پدرها...

یکی بخاطر خصیصه های درونی شعر، یعنی زبان این منظومه، چه از لحاظ مجموعهٔ لغوی ای که به کار می گیرد، و چه از لحاظ رابطهٔ تازه ای که این نظام لغوی در داخل منظومه، میان هم برقرار می کنند، که من در اینجا قصد بررسی این منظومه را از این دریچه ندارم. این نظام تازهٔ لغوی را هم تازه باید با توجه به زمانش در نظر بگیریم، یعنی در سال ۱۳۰۱، این لغتها به این کاربردها در چنین وزنی اگر حالا برای ما مأنوس است در هشتاد سال پیش اخم و عصب بر می انگیخت چون فی المثل در همین مطلع که گفتم در ذهن من مانده از عاشقی که در «در دای ما سرد و خلوت نشسته» اینطور حرف می زند:

در شب تیره دیوانهای کاو دل به رنگی گریزان سیرده

از همان آغاز منظومه غرابت زبانی خودش را رو میکند، رنگی گریزان، و ادامه میدهدکه:

در میانِ بس آشفته مانده

قصّهٔ دانهاش هست و دامی

از همه گفته نا گفته مانده

از دلی رفته دارد پیامی

داستان از خیالی پریشان

کلمهٔ "آشفته"که معمولاً استعمال صفت دارد در اینجا در نقش اسم کاربرد تازهای پیدا می کند. و از لحاظ دیگر به جهت وزن بی سابقه و به کار نبرده ای که دارد، یعنی که ما جای پای این وزن را، جز در این منظومه، در گذشتهٔ شعر فارسی نداریم، و ندیده ایم. حد اقل اینست که اهل فضل هنوز پیدا نکرده اند. اصلاً خود این قضیه که این وزن بی سابقه است در کنار کارهای دیگر نیما حرف کمی است و در تاقچهٔ اعتخارات نیما امر ناچیزی است. بخصوص که نیما هم اگر این وزن را نگفته بود این وزن وزن وزنی نیست که افتخارات نیما امر ناچیزی است. بخصوص که نیما هم اگر این وزن را نگفته بود این وزن وزنی نیست که بحری باشد، با ساز و برگ ترکیبی، که یعنی دائره ای بر دوائر عروضی بیفزاید. نیما خواسته است انگولکی به بحر متقارب فردوسی کند، همین. هجایی از آخر مصرع بر می دارد و می گذار داوّل مصرع و همین تغییر کوچک لحن وزن را از صورت حماسی و قهرمانی به رمانتیسمی عاشقانه، خاطره انگیز، دلتنگی آور بدل می کند. نیما که عاشق نظامی و دلبستهٔ شعر او بود و همیشه به من می گفت که می خواسته است به رقابت با او برخیزد بر عکس عنایتی به فردوسی نشان نمی داد، و شاید هم در این کارش، در سرودن افسانه، رؤیای همان رقابتی را داشته است که با من می گفت و شاید می خواسته است که با جا به جا کردن هجایی دنیای فراخ نظامی را، و یا فراخی جهان نظامی را، شعر و خیال او را، در قبال فردوسی که هر دو مثنوی سازانی قوی بودند نشان بدهد، حرف را از عضله به دل، و از اندام به عشق کوچ بدهد. اینها دو مثنوی سازانی قوی بودند نشان بدهد، حرف را از عضله به دل، و از اندام به عشق کوچ بدهد. اینها

دیگر راز حادثه ای است که در نگاه و معجزهٔ شعر رخ می دهد که هر شاعری رمز و راز خود را دارد، که یک هجا و یک ضرب از جایی از مصرع به جای دیگر مصرع کوچ می کند و تمام شعر را از رجز و حماسه و اسطوره، به شیوه های عاشقانه، و شکوه و دلتنگی کوچ می کند، آنچه در سر قهرمان جان می گرفت در دل عاشق پر ورش می کند. این دیگر کار شاعر است، کار نیما است، همچنان که آن یکی کار فردوسی بود. آن یکی عجم زنده می کند به آن پارسی (که خیال نمی کنم این مصرع از خود فردوسی باشد که پارسی پیش از خود را عجم و الکن بداند.) و این یکی پارسی او را با این وزن از جنس افسانه می کند. از جنس نوستالژی، از جنس دل، از خاطره، و نه از خنجر. شاگردان نیما با یک لحن از نان و از عشق، و با همان لحن از خنجر و خون و خاطره حرف می زنند. نه اینکه نیما بلد نبود. چون سرسری نبود. چون به اسفندیار و به رستم نمی توانست، نیما عاشق نظامی بود و زبان بزم را بهتر از زبان رزم می شناخت. قلعهٔ سقریم آو، که هیچوقت پیدا نشد، و صفحاتی از آن را در یوش برای من خوانده بود، منظو مهای بود که به نظر خودش هم آوردی با نظامی بود.

غیر از خصوصیّت زبانی، وزن بی سابقه، جنبهٔ رُمانس اثر نیز خود یکی از وجوهی است که 'افسانه' را به عنوان بهترین نمونهٔ نو آوری در مکتب رمانتیسم در ایران به شمار می آورد که آن را در زمان خودش در کنار آثاری از چهرههای رمانتیک ادب دنیا چون هوگو و آلفرد دوموسه میگذاشت و بایدگفت که رمانتیسم به عنوان مکتبی زنده در ادبیّات جهان یک تشرّف جهانی پیداکرده بود.

\* \* \*

بعداز "افسانه" اوّلین شعرهای غیر عروضی که با مصرعهای نامساوی منتشر شد کم و بیش از ۱۳۲۰ به بعد بود که جای خود را باز کرد. مثل شعر "باران" از گلچین گیلانی، "ققنوس" و "آی آدمها" از نیما یوشیج. گو اینکه قبل از سالهای ۱۳۲۰ هم شعرهای تازه ای با مصرعهایی که تساوی طولی نداشتند منتشر شده بود امّا آنچه مصرعهای شکسته و نامساوی را سرانجام در میان مردم برد علاوه بر آنچه دکتر محمّد مقدّم، و تندرکیا کرده بودند اشعار نیما یوشیج بود که عدم تساوی طولی مصرعها را با تکنیک وزن شکسته که به "عروض نیمایی" معروف شد در فرمی زیباشناسانه ارائه می کرد. "وزن شکسته" نیمایی به خاطر شکل هم آهنگی که در ترکیب قطعه ارائه می کرد مورد توجّه و تحقیق شعرشناسان و منتقدان و عروض شناسان قرار گرفت و قطعات نیما به خاطر زیبایی کلّی ای که در تمام قطعه ارائه می کرد و کلّ قطعه را به صورتی یک پارچه می آفرید و به میان مردم می برد، به عنوان یک واحد زیباشناسانه، به عنوان را به صورتی یک پارچه می آفرید و به میان مردم می برد، به عنوان یک واحد زیباشناسانه، به عنوان مانند آنچه در کارهای پروین اعتصامی و ایرج میرزا و دیگران می دیدیم و می بینیم (قالبی از شعر که در مانند آنچه در کارهای پروین اعتصامی و ایرج میرزا و دیگران می دیدیم و می بینیم (قالبی از شعر که در

۱- "عجم" که در لُغت عرب "الکن" معنی می دهد لقبی بود که اعراب فاتح به ایرانیان داده بودند که عربی را درست حرف نمی زدند (گرچه گفته اند که گرامر زبان عرب را ایرانیان نوشته اند!).

آن مصرع اوّلِ بیت اوّل با مصرع دوّم بیتهای بعدی هموزن و همقافیه باشد. با این استثناء که گاه مصرع اوّل را از این قاعده مستثنیٰ میکنند.) مثل قطعهٔ معروفی از ایرج میرزا:

داد معشوقه به عاشق پیغام که کند مادر تو با من جنگ

و یا قطعهٔ معروف: «روزی گذشت پادشهی از گذرگهی...». بنا بر این قطعه در مفهوم زیباشناسانهٔ جدیدش در شعر باکارهای نیما ارائه شد که در آن غیر از تکنیک عروضی وزن شکسته (و به اصطلاح عروض نیمایی) تمام قطعه در شکل کلّی اش زیبایی خاصّ و هم آهنگی را ارائه می دهد که ما آن قطعه را در شکل کلّی اش و در مجموع دوائر تصویری اش می شناسیم، و یا در حرکت تصویرهایی که در رابطه هاشان، یک مجموعهٔ مصوّر حرکت ارائه داده اند. یکی از اینگونه کارهای نیما را، یعنی یکی از "قطعه"هایش را، برایتان می خوانم. قطعهٔ "اجاق سرد" را که به نظرم بهتر و ساده تر می تواند برای شما محتوای نوگرایانهٔ آن را از این لحاظ که گفتم، و یا از این لحاظ هایی که گفتم ارائه دهد: یعنی از لحاظ زبان نو، شکل نو،

# اجاق سرد

مانده از شبهای دورادور در مسیر خامش جنگل سنگ چینی از اجاق خُرد اندرو خاکستر سردی

همچنان کاندر غبار آلودهٔ اندیشههای من ملال انگیز طرح تصویری در آن هر چیز داستانی حاصلش دردی

روز شیرینم که با من آشتی میداشت
نقش ناهمرنگ گردیده،
سردگشته، سنگ گردیده
با دم پائیز عمر من کنایت از بهار روی زردی
همچنان که مانده از شبهای دورادور
در مسیر خامش جنگل
سنگ چینی از اجاقی خُرد
اندرو خاکستر سردی

اشارههایی که به ساختمان این شعر می کنم طبعاً تمام بدعتهای نیما را در ارائهٔ فرم در بر نمی گیرد، فرمهای دیگر نیما را باید در شعرهای دیگر او و بخصوص در شعرهای بلندتر او جستجو کرد مثل پادشاه فتح، مرغ آمین، ناقوس و قطعههای معروف دیگری که هر کدام نمایندهٔ خاصّی از کار شعری نیما هستند و نمونهٔ شکل آفرینی او هستند مثل می تر آورد مهتاب، ری را، و ... نظائر آن که متأشفانه با وقت محدودی که در برنامهٔ امروز به من داده اند امکان طرح آنها نیست، و ما زیباشناسی شعر نیما را نمی توانیم تنها از یک شعر او، اجاق سرد، بفهمیم و یاد بگیریم، بخصوص که برای تفهیم و یادگیری معیارهای این زیباشناسی (که ساده کردن آن را مدیر برنامه به من توصیه کرده است) نمی توان به همین قطعه اکتفاکرد. بخصوص که این توضیح و توصیه احتیاج به تابلویی و تدارکی دارد که متأسفانه در اینجا نمی بینم، شاید در سآنس دوّم باگچی و تخته ای کار مرا ساده تر کنند.

# شعرنو راشکل آن نو میکند

یاد آوری میکنم که ما داریم از "آنچه شعر نو را نو میکند" حرف میزنیم. یعنی از ساختمان درونی، و از چفت و بست این ساختمان، و از خصلت و خصیصههای آن حرف میزنیم، و این البتّه ربطی به ظاهر شعر نو و یا مظاهر شعر نو ندارد: از ظاهر و یا مظاهر شعر نو مردم، و خوانندهها بیشتر عادت دارند که:

اوّل: مصرعهای نامساوی ببینند. در عروض شکسته و یا به نثر، یعنی مصرع موزون و یا مصرع بیوزن.

دوّم: زبان نامعمول، زبانی باکاربردهای تازه ببینند.

سوّم: خیال تازه و یا تصویر تازه ببینند، یعنی نزدیکی تازه و بیسابقه به واقعیّت (امر واقع). وکم عادت دارندکه:

چهارم: شعر را در کلّ قطعه ببینند و در کلّ قطعه بخوانند (یعنی توقّع فرم).

وامّادر درون شعر نو، آنچه باید بینیم معماری متحرّ ک و روندهای است از توقع های چهارگانهٔ بالاکه فرمول نمی پذیرد. و لذا از من نخواهید که در اینجا فرمولی از نوعی شعر، و یا از شاعری که نمایندهٔ نوعی شعر باشد، ارائه کنم چراکه شعر درونش را آئینه های بی ته می بود. چراکه زبان و تصویر در مصرعهایی (به نظم یا به نثر) کل قطعه را با خود به غایتی می برند که درون قطعه را غایتِ خود می کنند، که شاعر را از افقی به افقی می برند که غرض او را غرض شعر نمی کنند، و لذا ما در راه پیمایی های خود در درون شعر هیچگاه به غرض شعر نمی رسیم و این بخت کسی است که راه پیمایی را می شناسد، من از آنچه که معماری روندهٔ شعر را می سازند بسیار حرف زده ام، کتاب های هلاک عقل به وقت اندیشیدن، کتاب از سکوی سرخ و مقاله های بسیاری که زندگی درون شعر را مطرح و شرح می کنند، ولی در اینجا فقط از این قطعه ای که به عنوان مثال و نمونه خوانده ام یعنی از "اجاق سرد" حرف می زنم، و برای فهم زیباشناسی شعر مدرن شما را به خواندن کتاب هایی که گفتم: هلاک عقل به وقت اندیشیدن و از سکوی سرخ حواله شعر مدرن شما را به خواندن کتاب هایی که گفتم: هلاک عقل به وقت اندیشیدن و از سکوی سرخ حواله

مىدهم كه جلد دوم آن را قرار است منتشر كنند.

داشتم از شعر ٔ اجاق سرد ٔ نیما و از مفهوم ٔ قطعه ٔ در شعر نو حرف می زدم که با مفهوم آنچه ما در شعر کهن به نام قطعه می خوانیم و تعریفی که از آن دادم چه فرق میکند. این قطعه چه ساختمانی دارد؟

# به رابطه كذاشتن رابطهها

نیما در چهار مصرع بند اوّل "اجاق سرد" به ترتیب چهار عامل از زیباشناسی شعر خود را مطرح میکند: زمان (مصرع اوّل: شبهای دورادور)، مکان (مصرع دوّم: مسیر خامش جنگل)، حرکت (مصرع سوّم: سنگ چینی متروک، کنایه از اطراق و حرکت کاروان)، رنگ (مصرع چهارم: خاکستری). در بند دوّم هم آهنگیِ درون شاعر و آنالوژی آن با جهان بیرون ارائه می شود. نیما محوری از شباهت بین سنگ چینی متروک، آشفته و ساکن از طرفی و یادها و یادبودهای ذهنی خود که زمانی حیات و حرکتی داشته اند از طرفی دیگر می سازد و ادامهٔ آن را نوستالژی و دلتنگی های گذشته، و روزهای شیرین رفته بر آن می سازد، بر همان محور و باز با ترکیبی از همان عوامل: زمان (در اینجا "پائیز عمر")، مکان (سر و اندیشه ها)، حرکت (در زمان و در مکان) و رنگ زرد. ساختن در کار نیما، در این قطعه، همانقدر در شعر سهم دارد که حسّ، حال و الهام.

نمیخواهم محضر شما را به کلاس درس تبدیل کنم امّا درک زیبایی این قطعه و فهم ساختاری آن احتیاج به تجزیهٔ عوامل و شالودهشکنی بیشتری داردکه شاید برای خیلی از شما خسته کننده درآید.

ما این قطعه را باید یکجا و در کلیّت آن بخوانیم وگرنه لذّتی که از آن میبریم، در جای خود، لذّت کمی است:

۱- لذّتی است که معمولاً از خواندن یک قطعه شعر کلاسیک میبریم، لذّتی روائی، از روایت نگاهی که شاعر به طبیعت و اطرافش میکند.

۲- یا لذّتی بیانی از یک توصیف، و از توان واژهها، در رابطهها و در نمادهاشان (سمبلها).

۳-لذّتی تصویری و خیالی، اینکه واقعیّتهای اطراف شاعر ذهن او را تاکجای خود و یا تاکجای ماوار ـ خود بردهاند.

۴- لذّت فنّی و تکنیکی، و اینکه قدرت شاعر در هنر شاعری (وزنها، قافیهها و جای شکستن عروض، پایانبندیها و جای کلمه در مصرع) و همینطور ۵، ۶، ۷و انواع لذّتهای کوچک و بزرگی که خوانشِ ما به شیوهٔ کهن به ما می دهد. امّا اگر این قطعه را علاوه بر آنچه از خواندن شعر می دانیم در عین حال در کلّیت و تمامیّت آن، به صورت یک "باهم" بخوانیم علاوه بر آنچه قبلا گفتم، یعنی علاوه بر ظواهر و مظاهر شعر نو و آن لذّتهای چندگانهای که از آن می بریم، به یک کار هنری می رسیم و به یک دید زیباشناسانه می رسیم که در آن رابطههایی بین چیزهایی برقرار شده اند، و چیزهایی که آن رابطهها را با رابطههای دیگر به رابطه می گذارند. پس این شعر، به رابطه گذاشتنِ رابطهها است. یعنی اهمّیّت کار نیما

یوشیج در اینجا است، در اینجا است، و در اینجا است. او توانسته است آن "مجموعهٔ مصوّر حرکت" راکه گفتم در اینجا، "اجاق سرد"، و به سلیقهٔ خودش، بوجود آورد وگرنه کارهای دیگر او در این شعر که به نوبهٔ خود تازه و نو هستند، مثل عدم تساوی طولی مصرعها، کوشش در ارائهٔ زبانی نو در شعر، و دور ترگرفتن افق خیال، تصویرها و تشبیهها اینها کارهایی هستند که دیگران هم پیش از او و یا هم زمان با او و بعد از او در تولّد و پرورش آنها کوشیده اند.

# ازكلمه تا مصرع واز مصرع تا فرم

شاعرانی مثل محمّد مقدّم، شین پر تو، تندرکیا و تقی رفعت اینها هر کدام سهمی در سامان دادن به شعر نوی فارسی دارند. شاید اگر اینها هم به مسئلهٔ فرم در شعر اندیشیده بودند، شعر نو امروز پدر یا پدرهای دیگری هم داشت. وزن شکسته و مصرعهای نامساوی را در کارهای اینان هم می بینیم، امّا تنظیم آن در شعر امروز از آن رو نام "عروض نیمایی" می گیرد که نیما به زندگی مصرع در شعر نو قاعده و هنجار می دهد. مصرع چه منثور چه آهنگین (در کارهای شین پر تو) و چه موزون و شکسته (در کارهای رفعت و گلچین گیلاتی) و چه در فضای صفحهٔ سفید (مقدّم و کیا) موجودیّت و هویّت خود را قبل از نیما همزمان با او هم در شعر نو پیدا کرده بود. امّا اینکه این مصرع کوتاهی و بلندی اش را چه اقتضائی اداره می کند، در کجای بحر تمام می شود، و چگونه تمام می شود. در کجای بحر طول بحر را ادامه می دهد، چرا ادامه می در عروض نیمایی، و برای نیما امر عزیزی است. رعایت نکردن پایان بندی چرا و در چه مواردی مصرع جرا بحر طویل می کند، و بحر طویل چرا برای نیما زشت است و چرا فرم شعر را از زیبایی می اندازد؟ نقش را بحر طویل می کند، و بحر طویل چرا برای نیما زشت است و چرا فرم شعر را از زیبایی می اندازد؟ نقش دا بحر طویل می رکند، و مصرع، و جای مصرع در کجای قطعه و در کجای افاعیل مصرع، و جای مصرع در کجای قطعه و در کجای محموعهٔ این سؤالها مسائلی نیست که نیما یوشیج آنها را نوشته باشد و تنظیم کرده باشد. ولی ما آنها را از خلال آثار او و نمونه های کارها و فرم هایی که ارائه کرده است بیرون می کشیم.

از کلمه تا مصرع و از مصرع تا فرم نام کتابی است که از جوانی های من از سال های ۴۰ و ۴۰ فضایی بر این اندیشه ها باز می کند و متأشفانه، و شاید هم خوشبختانه، سرنوشت آن نوشته ها بر این بود که نیمه تمام از چاپخانه برگردد و خام و خراب و خمیر، مثل خود اندیشه ها، ناتمام و فراموش در کشو بماند. امّا "زبان نیما" نام مقاله ای است که دوست دارم شما را به آن ارجاع بدهم. اولین بار در سال ۱۳۴۰ در کتاب هفته در آمد و بعد در کتاب هلاک عقل به وقت اندیشیدن. متنی است که نیما را در کارگاه زبانی اش با خصیصه ها و نو آوری هایی که در گرامر زبان و روابط جمله ها می کند نشان می دهد. بدعت زبانی نیما، مثل به کار بردن صفت بجای اسم، کاربرد تازهٔ حروف اضافه "با"، "از"، "به"، فاصله های تازه بین شکل عینی واژه ها و تصویر ذهنی شان. دادن معانی تازه به کلماتی که حامل آن در طبیعت نیستند، سمبولیسم اشیاء، استعمال

مصدرها در معانی غیر مصدری، و تمام ابزار و عواملی که در این "کارگاه زبانی" مطرح کردهام، همهٔ آن چیزهایی است که برای نیما هویّت زبانی می سازند و همین هویّت زبانی، برای نیما امتیاز دیگری است که کوششهای او را در شعر نو درخشان تر از کوششهای دیگران و نامهایی که گفتیم نشان می دهد.

# شاعران کیائی، و زبان گفتار

گو اینکه در میان این نام ها سهم تندرکیا را نباید فراموش کنیم، بخصوص در زمینهٔ همین هو یّت زبانی که میگفتم، کوششهای او در به کارگرفتن زبان گفتاریِ شعر، و موسیقی زبان گفتاری در شعر، برای نفوذ و پیشبرد شعر نو کمک کمی نبود. "شعر آزاد" در نزد تندرکیا بیشتر روی مفهوم "آزاد" تکیه می کرد تا نکنیکهای عروضی مصرعها. به همین جهت مصرعهای او بجای اینکه به وزنها در عروض کلاسیک نزدیکی کنند بیشتر وزنهای آزاد، هجایی، اوستایی و گفتاری را روی کاغذ می بردند و در آنجا فاصله هایشان را تنظیم می کردند.

این کار را به نوبهٔ خود محمّد مقدّم و شین پر تو هم کردند. بخصوص در کارهای کمی که از مقدّم باقی مانده توجّه به ساختمان قطعه، و فاصله گزاری در مصرعها را می بینیم که شاید اگر ادامه می داد نیما یوشیج را در نسل خودش تنها نمی دیدیم، در ساختن شعر کو تاه، آنچنان که در "منظومه" به مفهوم شعرهای بلند، آثاری از شین پر تو چون "ژینوس" و "دختر دریا" و "سمندر" که با مصرعهای منثور و آهنگین ساخته شده اند. تندرکیا شعر را از جهت "آزادی"اش می خواست: جای مصرعهایش را بر صفحهٔ سفید با فاصلهها، و به قول خودش با "ایست"هایی تعیین می کرد که در کارهای محمّد مقدّم هم دیده می شد مثل مصرعهایی از آغاز این قطعهٔ زیبا از مقدّم:

اختران همگی رخشند و

کس را باکی از تابش آنان نیست

چون من تابم همه را لرزه بر اندام افتد

تندر کیا هم وزنهایش را بیشتر در اوراد اوستایی و آهنگهای هجایی عامیّانه و حماسی می جست و به همین جهت بیشتر شعرهای او لحن دعا میگیرند، با موسیقی هجایی ای که در ادبیّات عامیّانه می بینیم و همین وزنها در قطعههای دیگر او که لحن دعا هم ندارند و به زبان محاوره سروده شدهاند اثر گذاشته اند. فی المثل، از میان شعرهایی که به لحن دعا و نیایش سروده شده و لذا زبانی ادبی و شاعرانه دارند، به این قطعه از مجموعهٔ "شاهین" هایش (شاهین ۴۵) تو جه کنید:

آفتاب فرو رفت آسمان سرخ و سیاه شد

دورهٔ ماه شد

من هم به آشیانه می روم و خاموش می شوم! شب است و نیستی حقّ، حقّ، ای همیشه هست

مرا بیامر ز

# ماه آمد روى البرز!

به عبارت دیگر میشودگفت که تندرکیا نیایش و دعا را به زبان شعر میگوید و شعر را به زبان محاوره وگفتار. یکی از زیباترین قطعههای زبان گفتاریاش را برایتان میخوانم:

هوا انگولکی من هم هوایی كلاغه مي پرد قارقار قارقار

در شعر، بخصوص استفاده از زبان مردم کوچه، زبان محاوره، استفاده از صداها و خطابها در شعر مدرن، عصیان او را علیه شعر کهن و شیوههای کلاسیک جسورتر و فراگیرتر از نیما و شاعران هم نسل خود و آن نامهاکه بردیم میکند.

عجب زندگانی سگی

خسته شدم تفٌ تفٌ

بگير بتمّرگ! بمير

خواب، خواب

پرهایت را روی پلکهایم فروکش ای خواهر مرگ آ، بر تو پناه از زندگی

خواب، خواب

قار قار!

ای زهر مّار!

زندگی همین است کار است و کارزار

در یکی از شاهینهایش (شاهین ۱) میخوانیم:

فراخى، بزرگانگى! چەگويم، چە؟ باری، سپهرانگی!

سپهرانه! سپهر، پهر!

ای نازنینا جان شیرینا، بیا! بیا!

خواهي كه من زاري كنم؟ هي، هي!

در پای تو خاری کنم؟ هی، هی!

یا نیاز ما را بپرداز، یا وانیاز!...

عشق و عشق و عشقم است

زير و بم، ديم و دوم و دوم و دم،

چەكنم؟

امروز هم شاعرانی که نمیخواهند دیگر نیمایی باشند، و فکر میکنندکه "کیائی" شدهاند می سرایند: ای گفتنانگی!

> حتّیٰ اگر تو بگویی بگو نمیگویم گفتن این راکه هرچه تو گویی کنم

وزن این چه کنم بی تو من چه کنم را من چه کنم، بي تو من چه کنم خانم زيبا!...

مالد به سینهٔ من سر؟ مالد؟ بگو! مالد؟ مالد؟ بگو! گیرد مرا؟ نگیردگیرد مرا؟ نگیرد؟گیرد مرا نه؟گیرد مراگیرد...<sup>۲</sup>

از میان شاعران "کیائی"که در سالهای اخیر به زبان کوچه روی آوردهاند، بعض شان خواستهاند از کلمهها در شعر "معنا زدایی کنند، یعنی شعر بی معنا بسرایند، و یا روابط جملهها را بهم بریزند، و یاکلمهها را بشکنند، و یا جایشان را در دستور زبان عوض کنند، و یا اصلاً دستور زبان را دور بریزند:

هي هي بالالا لام لام تبريز...

فروئیده به قوی سبز فروئیده...

و حنجره که ناگهان بزند زد زده

بزن بزن بزنم تا سرم شبیه جاآآآآآآآآآآآآآ

و در جای دیگر:

همان که اینانندگی شود یک عمر

و درگذرد تاکمالِ زیرکه خویش زیراند کمالِ **زیراندگی** شود<sup>۴</sup>

معذلک تندرکیا در کاربُردِ زبانگفتار و اصطلاحات عامیانه، و هم در خالی کردن کلمه ها از معناشان، آنها را در متنی قرار می دهد که معنای دیگری پیدا می کنند، و نحو شکنی را برای بی معنایی به کار نمی برد:

شکستن نحو کلمه ها و دستور زبان، اگر از جهانِ نامرئیِ زبان (Invisible) حرف تازه ای برای جهانِ مرئیِ ما نیاورد حرف یاوه ای است، یاوه، مفت، رایگان و هدر. تندرکیا بیش از دو هزار صفحه از اینگونه شعرها دارد که در آنها جملههای شکسته، واژه های معنازده، و گاه بی معناکم نیست مثلاً در همین شعرهایی که مثال زدم: سپهرانگی، پهر، وانیاز، منته، و مثل این جمله که از قدیمها در ذهن من مانده است: «نمی شود، می شود که چهها می شود» و مین شد پس چه می شود که چهها می شود» و

۲- براهنی، رضا؛ مجلّهٔ بایا خرداد ۱۳۷۸. کارنامه شمارهٔ ۱۴. آدینه به نقل حسین رسولزاده در مقالهٔ: سوی پنهان زبان شاعرانه، کارنامه شمارهٔ ۱۶ و ۱۷، سال ۱۳۷۹.

٣- همانجا.

۴- همانجا.

۵- نهیب جنبش ادبی، ص ۱۳۸۶، شعر «می ترسم آی مرده! کجا بو د بو د»

۶-از قطعهٔ سد شکنی، ص ۱۷۹.

## مدرنیسم و نوآوری...

آنهاکه کیا را نخواندهاند خیال میکنندکه از اخوان ثالث است.

معذلک در کتاب نهیب جنبش ادبی بی جهت نیست که تندرکیا خودش را تنها و کارهایش را دستبرد زده می بیند، مدّعی است که زبان فولکلور و به قول خودش زبان توده را نجات داده است و شعر واقعی را او است که در این زبان وارد کرده است، و در سراسر کارهایش از ظلمی که بر او رفته بسیار می نالد و پرخاش می کند:

تو برای من بسی، بس هایی! ای بی منتها، ای بی منته! پروردگارا! تُف بر شاعران "شعر بی معنا"!<sup>۷</sup> تفّ، تفّ!

ادامه دارد. ۸

۷- تندرکیا، نهیب جنبش ادبی، شاهین، اردیبهشت ۱۳۵۴، صفحهٔ ۱۳۸۷.

۸-ادامهٔ این سخنان را به علّت ضیق جا و محدود بودن صفحات در آیندهای دیگر میخوانید.



# مقدَّمهای بر شعر بهائیان ایران در نخستین سدهٔ تاریخ بهائی

# حشمت مؤيّد

از روزی که جناب قرّة العین طاهره با سرودن اشعار خود نخستین نغمههای عاشقانهٔ آئین جدید را سر داد، یک صد و پنجاه و شش سال گذشته است. از دید تاریخ یک صد و پنجاه سال لحظهای است کو تاه، ولی از دید ما ابناء روزگار که بازیگران و رهگذران این صحنهٔ تاریخیم، عمرهای کما بیش شش نسل را در بر می گیرد. شاید چندان دور از واقع نباشد اگر بگوئیم که در این یک صد و پنجاه سال میان دو تا سه کرور بهائی و بابی در ایران زیسته و به عالم بقا رفته اند. در میان این گروه انبوه چه بسیار زنان و مردان قریحه مند بوده اند که شرح سوز و اشتیاق خود را به زبان شعر گفته اند، ولی صدایشان در آشوب کشتارها و غارتها و در سکوت زندانها محو شده یا عمداً به دست دشمنان بی مروّت نادان معدوم گشته و به گوش ما نرسیده است. بسیاراند گویندگان دیگری نیز که دفتر و دیوانشان از گزند حوادث مصون مانده، ولی هرگز روی طبع به خود ندیده و در معرض داوری سخن شناسان در نیامده است. در تذکرهٔ شعرای بهائی، که بعداً از آن یاد خواهم کرد، به نام و گاهی حتی عنوان آثار شاعرانی پر کار و خلاق بر می خوریم که هنوز اثری از آنها به طبع نرسیده و مشخص نیست که آیا آن آثار در جایی محفوظ مانده است یا زبانزد که هنوز اثری بوده و گاهی در جشنها و احتفالات خوانده می شده است. همین دفترها و نمونههای ادوستان بهائی بوده و گاهی در جشنها و احتفالات خوانده می شده است. همین دفترها و نمونههای موجود آنقدر شناخته شده هست که بتوان به پژوهشی مقدّماتی در کم و کیف آن پرداخت و ضوابط حاکم بر آن را از جهات گونا گون مشخص ساخت. این گفتار تنها مقدّمه ایست با این نیّت که اندکی از چند

و چون شعر فارسی بهائیان ایران را عرضه بدارد. توضیح پارهای از مباحث این موضوع میسر نبوده است و حق آن را باید در گفتارهای دیگر و رسالات مبسوط ادا نمود. بررسی شعر بهائیانی که در ۵۰-۶۰سال گذشته یعنی در قرن دوّم تاریخ بدیع آثاری سروده و جادّههای تازهای پیمودهاند، از حیطهٔ این گفتار بیرون است.

\* \* \*

در عرصهٔ رسیدگی به شعر بهائیان ایران نخستین گام بلند را جناب نعمت الله ذکائی بیضائی علیه رضوان الله با تألیف شش جلد تذکرهٔ شعرای بهائی برداشت که چهار جلد آن منتشر شده است. اجامعهٔ بهائی برای همیشه سپاسگزار و مدیون آن فقید زنده یاد خواهد بود که از یک نظر جادّه راکوبیده و شرح حال و نمونهٔ آثار بیشتر گویندگان صد سال اوّل را از خطر زوال نجات داده است، و امروز و در آیندهٔ روزگار، هیچ پژوهشگری بی نیاز از کار بنیادین آن مرد دانای دوراندیش نخواهد بود. روانش در ملکوت ابهی شاد باد.

\* \* \*

از میان خیل شاعرانی که زنده یاد بیضائی به ما شناسانده، تا کنون آثار فقط چند تن تماماً چاپ شده است که مشهور ترین آنها عبار تند از: نعیم سدهی، عندلیب لاهیجانی، استاد محمّد علی سلمانی، جناب عزیزالله مصباح، دکتر امینالله مصباح، ناطق اردستانی، غلامرضا روحانی، فنائیان سنگسری، و مانند دیوان نوش در سال ۱۹۲۲ در بمبئی در مطبعهٔ بریتیش ایندیا، و دیوان خازن در سال ۱۹۲۶ در مطبعهٔ مصطفائی در بمبئی، و شاید سه چهار نفر دیگر، و در همین دو سال پیش جناب ورقای شهید، و البته جناب طاهره. آز عدهای گویندگان بهائی یا اثری در دست نیست، یا اگر هست دقیقاً نمی دانیم کجاست و نزد کیست. پس باید کوششی برای یافتن آثار این شاعران و معرّفی دست نوشته های موجود و محلّ آنها آغاز و راه انتشار و تحقیقشان هموار گردد. البته محتمل است که مقداری از این آثار در مرکز جهانی بهائی محفوظ مانده باشد. ای کاش اگر نه فهرست دقیق و کامل، دست کم فهرستوارهای از آن فراهم آید و منتشر شود.

\* \* \*

۱-ذکسانی بسیضائی، نسعمتالله؛ ت**نکرهٔ شعرای قرن اوّل بهائی**؛ ۴ جسلد؛ طسهران؛ مسؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری؛ ۱۳۴۷–۱۳۵۰. دانشمندگلچین معانی در کتاب خود راجع به تذکرهنویسی فارسی این کتاب را ذکـر و نـام شـاعران بهائی را فهرستوار نقل کرده است.

برای شرح احوال و آثار ذکائی بیضائی ر.ک.: صادقیان، عنایتالله؛ خوشه هائی از خرمن ادب و هنر؛ ج ۹؛ ۱۹۹۸؛ صص۱۵۵–۱۶۳

۲- اشعار جناب طاهره در کتابهای متعدّد از جمله: ظه*ور الحقّ*؛ تألیف جناب فاضل مازندرانی؛ جلد سـوّم؛ چــاپ شده است. برای کتابشناسی کامل وی ر.ک.: خ*وشههائی از خرمن ادب و هنر*؛ ج۳؛ ۱۹۹۲؛ صص ۱۳۵–۱۴۲.

امّاکار بررسی شعر بهائی را با همین تذکره نویسی و فهرست نگاری و نقل چند نمونه نباید پایان یافته پنداشت. مرحلهٔ دوّم آغاز بررسی عالمانه است که باید با استفاده از معیارهای نقد ادبی صورت گیرد و اشعار شاعران بهائی از جنبه های گونا گون معناشناختی، زبان شناختی و زیبایی شناختی بررسی گردد و محتوای آنها از دیدگاه فنون ادبی یعنی وزن و قافیه و ردیف و صنایع بدیعی و تشخیص استعارات و صور خیال و اقتباس و استقبال و امثال اینها سنجیده شود. مهم تر از این همه، باید مضمون های دینی و روحانی، اخلاق و اندرز، استدلال، ستایش و نیایش، مرثیه، شرح تعالیم، تاریخ، خاطره نویسی، عشق و اوصاف طبیعت و چه بسا مطالب دیگر را در آنها تفکیک نمود و ارزش هر کدام را، چنانکه در پژوهش های شعر و ادب هر قوم و ملّتی متداول است، صادقانه نوشت. شعر بهائی تاکنون از همهٔ این بررسی ها برکنار مانده است، و آنچه گاهی دوستان قلم زده اند در سطحی نازل و ناچار نارسا و ناقص است.

\* \* \*

وقتی سخن از شعر بهائی می گوئیم باید نخست این پرسش را مطرح کنیم که اصولاً شعر بهائی یعنی چه؟ آیا حدود و قواعد خاصّی دارد؟ آیا موضوع آن باید هم آهنگ با تعالیم بهائی باشد؟ آیا گویندهٔ آن باید حتماً بهائی باشد؟ گمان نمی کنم کسی تردید روا دارد در اینکه نخستین شرط لازم، بهائی بودنِ شاعر است، زیرا در میان شاعران ایران و دیگر سرزمینهای فارسی زبان کسانی بوده اند و هستند – مخصوصاً در این دهههای اخیر – که اندیشههای بهائی را آگاهانه یا ناآگاه در شعر خود آورده اند: دم از برادری و برابری همهٔ مردم جهان و لزوم آشتی و تفاهم میان مذاهب و نژادها می زنند، از حقوق زنان دفاع می کنند، لزوم تعلیم و تربیت برای دختران را تشویق می نمایند، شومی جغد جنگ و وجوب آزادی عقیده و تسامح و تساهل و بسیاری از دیگر اصول بهائی را در اشعاری فصیح بیان می نمایند و دلهای صدها هزار خواننده را پذیرای تعالیمی می سازند که بهائیان در حدود یک صد و پنجاه سال در تبلیغ آن کوشیده و بسیار مؤثّر عالم تاج قائم مقامی (متوفی در ۱۳۲۵ هش ۱۹۴۶م) در شرح ستمی که از قرنها پیش بر زنان ایران رفته است و صریحاً رفتار ناهنجار شوهر قلدر خود را تقبیح می کند، آیا سرودههای بسیاری دیگر را که در سالهای اخیر گاهی در مجلّههای بهائی نیز چاپ می شود، البته نمی توان و نباید به حساب شعر را که در سالهای اخیر گاهی در مجلّههای بهائی نیز چاپ می شود، البته نمی توان و نباید به حساب شعر بهائی گذاشت.

از سوی دیگر، شاعران بهائی نیز آثاری در معانی عام غیر بهائی سرودهاند و بدیهی است که آن آثار را نمی توان شعر بهائی خواند. گویندهٔ بهائی البتّه مختار است که مانند دیگر شاعران هموطن خویش در همهٔ عرصههای زندگی سخن گوید بی آنکه همهٔ اشعارش را شعر بهائی بنامد. از این رو در تعریف شعر بهائی باید دو شرط جامع و مانع مراعات شود: یکی بهائی بودن سراینده، دیگر هم آهنگ بودن موضوع

٣- ديوان عالم تاج قائم مقامي ژاله؛ طهران؛ ١٣٧٤.

آن با آئین بهائی به صراحتی که خواننده بداند که سرچشمهٔ الهام گوینده تعالیم بهائی بوده است.

ادیب بیضائی (۱۸۸۱-۱۹۳۴)، برادر جناب ذکائی بیضائی، نزدیک به بیست هزار بیت در موضوعات عمومی سروده است، امّا فقط یک هزار بیت در زمینه های بهائی. ۲ مرحوم غلامرضا روحانی شهرت و محبوبیّت خود را در ایران مدیون اشعار غیر بهائی و فکاهیات مندرج در هفتهنامهٔ توفیق با امضای "اجنّه" بود، و کم ترکسی گمان میبرد که این اجنّهٔ شوخ طبع شیرین سخن بهائی است. ولی میدانیم که وی در کنار این قریحهٔ درخشان طنزنگار فکاهی، قلبی سرشار از عواطف بهائی داشت و در عرصهٔ ایمان و بندگی به آستان حضرت بهاءالله نیز سخنوری توانا بود. برای نمونه بند دوّم شعری راکه به یاد زیارت زندان حضرت باب در قلعهٔ ماکوگفته است، می آورم:

چون قلعه شد ز دور نمایان گریستم آسیمه سر به کوه و بیابان گریستم جمعی به سوی قلعه روان بر فراز کوه کردم روان به دامنه گاه از دو دیده اشک داخل شدم به قلعه و ناگه ز هر طرف زان سقف بس شگرف که بود از فراز کوه آن دم که پا به درگه زندان گذاشتم کز گریهام به حال بشر میگریست ابر گاه از تجاوز علما ریختم سرشک گاهی به یاد ظلمت شبهای بیچراغ گاهی ز نار عشق چو پروانه سوختم آمد گهی وفای علیخان به خاطرم گاهی به چشم من سک آن آستان گذشت یاران ز سوز گریهٔ من میگریستند "روحاني" آن زمان ز غم و درد ميگداخت

من در میان جمع پریشان گریستم گاهی ز غم نشسته به دامان گریستم غمها احاطه کرد و فراوان گریستم حائل به روی قلعه و زندان گریستم طاقت ز دست دادم و چندان گریستم من هم به حال خلق چو باران گریستم گاهی ز ظلم مردم نادان گریستم در پیشگاه طلعت رحمان گریستم گاهی بسانِ شمع فروزان گریستم گاه از جفای مظهر شیطان گریستم از انس فخر انس به حیوان گریستم من هم ز سوز گریهٔ ایشان گریستم  $^{
m o}$ در نار شوق و من پی درمان گریستم

در چهار جلد تذکرهٔ شعرای بیضائی نام و شرح حال و نمونهٔ اشعار ۱۳۴ شاعر بهائی ذکر شده است. ولی از سرگذشت و آثار بسیاری از این شاعران جز اندکی باقی نمانده است. شعر بعضی دیگر شاید هرگز نوشته نشده بوده است. مثلاً یکی از این شاعران گمنام غوغای قزوینی بوده که از او حتّیٰ یک بیت هم

۴- تذکرهٔ شعرای بهائی؛ ج۱؛ صص ۹۷-۹۸.

۵- همانجا؛ ج ۱؛ ص ۳۳۹. صادقیان، عـنایتالله؛ حیات،خدمات و آثار جناب غلامرضار و حانی؛ خوشه هائی از خرمن ادب و هنر؛ ج۲؛ ۱۹۹۱؛ صص ۹۷–۱۱۵.

نمانده است. آیاکسی راکه چند تک بیت پریشان یا قطعه ای کوتاه نوشت یا دو سه رباعی ساخت، می توان شاعر نامید ؟ در سنّت ادبی ایران همهٔ این افراد شاعر به حساب می آمده اند. در تذکره های معروف از لباب الالباب عوفی گرفته تا مجمع الفصحای رضاقلی خان هدایت به نام صدها شاعر بر می خوریم که هرگزکسی نشنیده و بیتی از آنها نخوانده است. دکتر خیّام پور با استفاده از همین مآخذ قدیم نام تقریباً سیزده هزار شاعر را ضبط کرده است، در صورتی که مورّخ ادبیّات فارسی، استاد فقید صفا، در تاریخ ادبیّات ایران از آغاز ظهور شعر فارسی تا اواسط قرن سیزدهم هجری نام کم تر از چهارصد نفر، یعنی تقریباً سه درصد آنها را توانسته ضبط کند و دربارهٔ هر کدام توضیحی بدهد، به عبارت دیگر در زبان فارسی بیش از حدود چهارصد شاعر قابل ذکر نداشته ایم.

امًا علّت گمنامی شاعران بهائی شرایط زندگی آنها در روزگاری است که هرگز امنیّت جان و مال نداشته اند، حتیٰ در خانه و لانهٔ خود، و غالباً ایّام را در به در و در سفر و حالت فرار میگذرانده اند. در چنین وضعی بدیهی است که هرچه سروده اند، اگر ضبط می شده، بر پاره های کاغذ بوده که غالباً بر باد رفته است. نمونهٔ این گونه شاعران در تذکرهٔ بیضائی کم نیست. در عوض کسانی هم به همّت مرحوم بیضائی از پردهٔ گمنامی بیرون آمده اند. از آن جمله درویش مصطفیٰ بابان بیگ سنند جی است که نبیل بیضائی از پردهٔ گمنامی بیرون آمده اند. از آن جمله درویش مصطفیٰ بابان بیگ سنند جی است که نبیل زرندی نخستین برخورد او را با حضرت بهاءالله هنگامی که سوار بر اسب از راهی در مازندران میگذشتند، شرح داده می نویسد که درویش در کنار نهری نشسته چیزی می پخت. می پرسند: چه می گذشتند، شرح داده می نویسد که درویش در کنار نهری نشسته چیزی می بخت. می پرسند: چه خلوص او را پسندیده چند لحظه با او گفتگو می کنند. درویش مجذوب حضرتشان شده به دنبال مرکبشان به راه می افتد. اطلاعاتی که حدود یک صد سال بعد جناب عبدالحسین ایمانی در سلیمانیه به عداد دست آوردند و پژوهشهای جناب بیضائی هویّت این درویش را روشن ساخته است و امروز می دانیم که او چند سال بعد در سلیمانیه به لقای مولای خود مشرّف شده است و وقتی آن حضرت به بغداد که او چند سال بعد در سلیمانیه به طهران مراجعت فرموده اند، به امید زیار تشان به طهران سفر می کند و آنجا با شاعرانی نامدار، از جمله قاآنی آشنا می شود و گویا در حدود ۱۸۵۵ در همان شهر و فات می کند. <sup>۸</sup> تجد بیت زیر از ترجیم بند تقریباً یک صد بیتی باقی مانده از اوست:

خرمنم را شرار آذر زن... تا سر برج لا مکان پر زن نقش مهرش به مهر بر جان زن و از سر دار این ندا بر زن خیز جانا نوای دیگر زن شاهباز نشیمن قدسی ای که داری هوای دلبر ما همچو منصور سرنگون بر دار

۶- تذکرهٔ شعرای بهائی؛ ج ۴؛ ص ۱۳۸.

۷- خیّام پور، ع.؛ **فرهنگ سخنوران**؛ تبریز؛ ۱۳۴۰. صفا، ذبیحالله؛ ت*اریخ ادبیّات در ایران*؛ طهران؛ صص ۱۳۳۸–۱۳۷۱. ۸- تذکرهٔ شعرای بهانی؛ ج۴؛ صص ۱۵۸–۱۸۲.

اظهر الحقّ يا ظهور الحقّ

انت شمس الهُدىٰ و نور الحقّ

\* \* \*

امًا همهٔ شاعران بهائی در زمرهٔ درویشان ساده دل و گمنام نبوده اند، و البتّه قریحهٔ شاعری نیز موهبتی نیست که فقط به دانشمندان عطا شده باشد. و شعر گویندهٔ ساده دل را هم نمی توان عاری از جوهر اصیل شعر یا شعر اصیل پنداشت. به قول ایرج میرزا:

شاعری طبع روان میخواهد نه معانی نه بیان میخواهد

استاد محمّد علی سلمانی مطلقاً بی سواد بود، ولی غزلهای شورانگیز او بیش از یک صد سال است که ورد زبان عارف و عامّی و نقل محافل بهائی بوده و هست. از سوی دیگر دانشمندانی را می شناسیم که شاعری را شرط لازم ادیب بودن می بنداشته اند و در نتیجه اشعاری ساخته اند که همین فعل "ساختن" به آنها می برازد، وای کاش هرگز این زحمت را بر خود هموار نکرده بودند. این فضلا اگر از سرمشق ممتاز روزگار خویش می آموختند، خود را به تقلّای بیهودهٔ ساختن اشعاری قلمبه و بی روح نمی انداختند. مقصودم از "سرمشق روزگار" البتّه ادیب متأله بزرگ جناب ابوالفضائل گلپایگانی است که از او فقط یک قطعهٔ ده بیتی دیده شده، که وقتی هوای دلگشای یکی از کوهستانهای نزدیک کاشان وی را به شوق آورده و این قطعه را، که تیمناً نقل می کنم، مرتجلاً سروده است:

گلستانی به تازگی چو بهار جوی و جَر یک سره گل و گلزار راست همچون شمیم کوی نگار که جهان را به اوست استظهار بازوی خسروان فکند از کار... مهر رویش فروغ بخش دیار امر او موجب بقا و قرار ۱۰ بوستانی به خرّمی چو بهشت
کوه و تل جمله لاله و سنبل
صبحدم نفحهاش عبیرآمیز
آفتاب جهان بهاءالله
شهریاری که دست قدرت او
باد تا مهر و ماه راست فروغ
حبّ او مایهٔ نشاط و سرور

\* \* \*

مطلب مهمّی که در این مرور مقدّماتی بایدگفت حضور چشمگیر زنان در خیل شاعران بهائی است. از ۱۳۴ تن شاعر چهار جلد تذکرهٔ بیضائی، ۱۸ تن یعنی نزدیک به ۱۴ درصد زنان بابی و بهائی بودهاند. اگر به یاد بیاوریم که زن ایرانی تا ۶۰–۷۰ سال پیش از سواد و دانش آموزی محروم، و چشم و دل و زبانش بسته بود، و علاوه بر آن، زنان بهائی همراه با شوهر و فرزندان خود غالباً در خفا می زیسته و فراری و در معرض کشتار بوده اند، آن وقت میزان هوشمندی و قریحه های لطیف و عواطف پاک این زنان را بهتر

۹- تذکرهٔ شعرای بهائی؛ ج۲؛ صص ۱۸۶-۲۰۳.

٠١- مهرابخاني، روحالله؛ زن*دگاني ميرزا ابوالفضل گلپايگاني*؛ چاپ دوَم؛ ص ١٠٢.

درك مىكنيم.

از جملهٔ این پرده نشینان روشندل یکی خدیجهٔ کاشیه بوده که فقط یک تذکره نویس مسلمان، احمد دیوان بیگی شیرازی در ۱۸۷۹ در کتاب حدیقة الشّعراء از او نام برده است و می نویسد که شبی که حضرت باب اعظم در کاشان در خانهٔ حاجی محمّد صادق که مردی بود عارف، صحبت می فرمودند، این دختر از پس پرده گوش می داد. سرانجام بی تاب شد، پرده را پس زد، بی حجاب به پای مبارک افتاد و بوسید و گریست. خدیجه بعدها همسر میرزا نصرالله کاشی شد و تمام ثروت پدری را وقف درماندگان بابی می کرد و به قول دیوان بیگی: «فعلاً بعنی در ۱۸۷۹ با شوهرش در کمال سلوک و سازش رفتار دارد و با فقر و فنا صابر و شاکر می باشد و در نزد طائفهٔ بابیّه [یعنی بهائیان] خیلی محترمه است... صاحب سواد و خط و انشاء و شعر و سلیقه و آداب است. شعر هم بسیار خوب می گوید.» دیوان بیگی هشت بیت یک مئنوی و نیز سه بیت زیر را از او نقل کرده است:

چیزی که نمی گنجد در وهم بشر، آن شو دل طور تجلّی دان، رو موسیٰ عمران شو رو بندهٔ موری باش، آنگاه سلیمان شو<sup>۱۱</sup> ای جان به درآ از تن، بالاتر از امکان شو از موسیٰ و از طورش، تا چند سخن گویی از ما و منی بگذر، در هستی خود بنگر

\* \* \*

بانوی ارجمند دیگری که در حدود ۱۸۷۰ درگذشته و امروز چهرهای افسانه ای یافته، مریم، دختر عمّهٔ حضرت بهاءالله است که وقتی آن حضرت از زیر کند و زنجیر سیاه چال آزاد شدند، تا هنگام حرکتشان به بغداد، مریم یک ماه در منزل خود از ایشان پرستاری کرد. سال ها آرزومند تشرّف به حضور حضرتش بود ولی از شوهر اجازهٔ سفر نیافت و تا پایان عمر کو تاهش با حرمان سوخت و ساخت. از مریم پنج غزل در شرح فراق از آن حضرت باقی است. ۱۲

یک بانوی دیگر شمس جهان متخلّص به فتنه نوهٔ فتحعلی شاه است که انیس مریم و دارای طبع شعری لطیف بود. فتنه توانست حضرت بهاءالله را در بغداد و بار دیگر در استانبول یا ادرنه زیارت کند. وی سرگذشت خود را به نظم کشیده است. بخشی از این مثنوی در ۵۸۹ بیت موجود است و با این ابیات آغاز میشود:

بر بزن پروانهٔ فیروز عشق خود رسان بر مشعل جانسوز عشق بر بزن پروانهٔ مهجور او تا رسانی خویش را بر نور او

۱۱ - تذکرهٔ شعرای بهائی؛ ج ۱؛ صص ۳۰۹-۳۱۴. افنان، مهری؛ مقام زن در آثار حضرت نقطهٔ اولیٰ ...؛ خوشه هائی از خرمن ادب و هنر؛ ج ۶؛ ۱۹۹۵؛ ص ۲۱۵. در کتاب آقای موسی امانت دربارهٔ بهائیان یهودی تبار کاشان که هنوز طبع نشده، اطلاعات تازهای دربارهٔ این زن هست که اگر صائب باشد، خدیجه بعدها به مردی دیگر شوهر کرده و از این اقتران دختری در وجود آمده که ملکه نامیده شده، و این ملکه نخستین مدیر مدرسهٔ دخترانهٔ تربیت بوده است. ۱۲ - تذکرهٔ شعرای بهائی؛ ج ۳؛ صص ۳۳۴-۳۴.

پر بزن ای بیخود از عشق نگار بر دل و جانت کجا باشد قرار...<sup>۱۳</sup> از یک زن گمنام که شاید همسر خوش نویس بزرگ مشکین قلم بوده و جامههای حضرت بهاءالله و بست را مده خته بنها یک غذار بدوده و اطرف به جامانده است اینکار چناری ترزین از

اهل بیت را می دوخته، تنها یک غزل بدیع و لطیف به جا مانده است. اینک چند بیت آن غزل:

جامهٔ محبوب و تن پوش خدا می دوختم بهر اغصان بهاء بر حلّهها می دوختم چشم را بر طاق ابروی بهاء می دوختم دست و دل بر دامن آن دلربا می دوختم بر گریبان شهنشاه بقا می دوختم من نمی دانم دل خود بر کجا می دوختم من نمی دانم دل خود بر کجا می دوختم

سوزنی دارم کز آن ثوب بها، میدوختم یاد ایّامی که مژگان غلامان بهشت یاد ایّامی که بس پیوسته با خیط نگاه یاد ایّامی که من با سوزن مجذوب جان قرص ماه و مشتری را همچو مروارید و لعل گر نمی آوردم آن ذیل مقدّس را به دست

\* \* \*

شاعرهٔ شیرین سخن دیگر عصمت خانم روحانی متخلّص به طائره است که سرگذشت حیرتانگیز او را باید در کتاب جناب بیضائی خواند. وی در ۱۲۷۸ ه ق/۱۸۶۲ م در طهران متولّد شده و در ۱۳۲۹ ه ق/۱۹۱۲ م صعود کرده است. غزل زیبای زیر که گاهی اشتباهاً به جناب طاهره (نظر به شباهت سبک و نام هر دو) نسبت داده می شود، اثر طبع اوست:

در ره عشقت ای صنم، شیفتهٔ بلا منم پرده به روی بسته ای، زلف به هم شکسته ای شیر تویی شکر تویی شاخه تویی ثمر تویی قبله تویی صنم تویی دیر تویی حرم تویی شاهد شوخ دلربا گفت به نزد من بیا ماه عذار دلربا طور تجلی تو را طائره خاک پای تو، مست می لقای تو

چند مغایرت کنی، با غمت آشنا منم خاطر خلق خسته ای، از همگان جدا منم شمس تویی قمر تویی ذرّه منم هبا منم دلبر محترم تویی، عاشق بینوا منم رسته ز کبر و از ریا، مظهر کبریا منم بی اَرِنی و لَن تَریٰ مست می لقا منم منتظر عطای تو، معترف خطا منم منتظر عطای تو، معترف خطا منم

\* \* \*

یکی دیگر از زنان سخنور بهائی مخمورهٔ نجف آبادی است. وی هفتاد ساله بودکه بهائی شد. در ۱۳۰۸ هش/ ۱۹۲۹ م که بانوی شهیر امریکایی مارثا روت به نجف آباد سفر نمود، مخموره نزدیک به صد سال از عمرش میگذشت و نمی توانست از خانه بیرون برود. از این رو مارثا روت به دیدن او رفت و مخموره که این زن را فرستادهٔ محبوب خویش حضرت غصن ممتاز شوقی ربّانی میدانست، این غزل عاشقانه را

۱۳ - تذکرهٔ شعرای بهائی؛ ج۳؛ صص ۱۶۷–۲۰۲.

۱۴-همانجا؛ ج۴؛ صص ۶۸-۷۰. خانم دکتر طلعت بصّاری توضیح دادهاند که سرایندهٔ این شعر یعنی خیّاطه، قـرینهٔ حاج عبدالرّحیم یزدی موسوم به خدیجه بیگم بوده است. ر.ک.: **خوشههائی از خرمن ادب و هنر؛** ج۳؛ ۱۹۹۲؛ ص ۱۹۹۸. ۱۵-همانجا؛ ج۲؛ صص ۲۸۲-۲۹۵. و نیز: ت**رانهٔ امید**؛ سال سیام؛ ۱۳۵۶؛ شمارهٔ ۲؛ ص ۵۱.

سرود:

ای نسیمی که ز نزهتگه یار آمدهای نامهٔ هجر به کف یا خط وصلش داری مگر از دوری و از زهر فراق آگاهی جان فدای قدمت باد که در طور دلم پی هرچ آمدهای، باد قدوم تو به خیر غصن ممتاز فرستاده تو را بهر ثواب بلکه "مخموره" هنوزت رمقی در جان است

عنبر افشان ز سر کوی نگار آمدهای ز سر صدق بگو بهر چه کار آمدهای؟... که به دلجویی من در شب تار آمدهای؟ شعلهور از شرر سدرهٔ نار آمدهای که معطر نفس از بنگه یار آمدهای ای گل تازه که بر پرسش خار آمدهای که گرفته به کف و بهر نثار آمدهای

\* \* \*

از یک شاعرهٔ دیگر موسوم به بی بی سکینه خانم یزدی و متخلّص به طیر (متوفی در ۱۹۴۸) یادی می کنم و می گذرم. وی از کودکی به رغم تمام دشواری های زندگی دوستدار شعر و شاعران بوده و می گویند که دیوان حافظ را تقریباً از بر داشته است. بعدها چهار زبان آموخته و در عشق آباد خدمت کودکان و باغبانی زمین مشرق الاذکار را بر عهده داشته و برای جشن ها شعر می گفته و سرود می ساخته است. از جمله غزلگونه ای برای جشن جوانان سروده بوده است با ردیف "امشب" که سه بیت آن را می آورم:

آیا ای مادران اینک شما را فخر میباید

که افکار جوانان شما جانپرور است امشب

نوشت این تهنیتنامه مگر با مشکِ تَر خامه

کنون زین مژده هنگامه به عرش اکبر است امشب

كنون وقت دعا شد، طير مسكين ختم مي بايد

نمود این قصّه، شعرتگرچه درّ وگوهر است امشب<sup>۱۷</sup>

\* \* \*

پیام شورانگیز حضرت باب به سرعتی حیرت آور به چهارگوشهٔ کشور رسیده و در تمام شهرها و دهات ایران پیروانی جان برکف یافته بود. در خاندان وسیع قاجار نیزگروهی دعوت او را لبّیک گفته بودند، و در میان ایشان چند تن اهل سخن بودند. نام فتنه نوهٔ فتحعلی شاه قبلاً ذکر شد. مشهور ترین سخنور بابی مسلک قاجار ابوالحسن میرزا شیخ الرئیس متخلّص به حیرت است (۱۸۴۸–۱۹۱۸) که از چهرههای سرشناس در جنبشهای سیاسی اواخر عهد قاجار بوده است. اشعار غیر بهائی او در کتاب منتخب نفیس در هندوستان به سال ۱۸۹۶ چاپ شده است. مؤلّفان ایرانی بهائی بودن او را نظر به شهرت فراوانش در هندوستان به سال ۱۸۹۶ چاپ شده است. مؤلّفان ایرانی بهائی بودن او را نظر به شهرت فراوانش

۱۶-همانجا؛ ج۳؛ ص ۳۳۱. فیضی، ابوالقاسم؛ *چهار سال و* نیم *در نجف آباد*؛ در به یاد دوست؛ ویلمت؛ ۱۹۹۸؛ ص ۱۳۵. ۱۷- *تذکرهٔ شعرای بهائی*؛ ج۲؛ صص ۳۲۴–۳۳۲.

منكراند. شيخ الرئيس خطيبي فصيح بوده و در مواعظ و خطابه هايش پيام خود را دو پهلو و در لفاف ابهام و ايهام مي پوشانده است. يك نمونهٔ شعر او كه همين صفت دو پهلو بودن را نشان مي دهد و در عين حال ابلغ از تصريح گوياي ايمان قلبي اوست قصيده ايست با رديف "تمشّى كن، تماشاكن". چند بيت زير از آن قصيده است:

نگاری آمد از بیدا، ز رویش نور حقّ پیدا

جهان بر حسن او شیدا، تمشّی کن تماشا کن...

بیامد عیسیٰ از گردون، برست از بطن نون ذوالنون

چو یوسف شد ز چه بیرون، تمشّی کن، تماشاکن

به می منگر، به ساقی بین، به وجهالله باقی بین

حجازی را عراقی بین، تمشّی کن، تماشا کن

گهی پشت حمار آید، گهی اشتر سوار آید

گھی توسن بیاراید، تمشّی کن، تماشا کن

بکوب آن طبل آزادی، که آمد نوبت شادی

جهان را از نو آبادی، تمشّی کن، تماشا کن

قمیص یوسف ثانی، دو چشم پیر کنعانی

دوبارہ کردہ نورانی، تمشّی کن، تماشا کن

به جز در نقش انسانی، خدا را دید نتوانی

در این مرآت سبحانی، تمشّی کن، تماشاکن<sup>۱۸</sup>

از جمله اشعار صریح بهائی او قصیده ایست در ثنای حضرت عبدالبهاه:

پس از جمال قدم بر همه جهان شاه است سخن بلند و حبال خیال کوتاه است که وجه ابهیٰ چون آفتاب و او ماه است شکوه دارد چون کوه، خصم او کاه است

شهی که تاج وی از من ارادهالله است چو اوست عبد بهاء ربّ عالم است امروز گرانبهاست وجودش پس از صعود بهاء به غصن اعظم ما راست اعتصام که او

۱۸ - همانجا؛ ج ۱؛ صص ۲۷۸ - ۲۹۱. و نيز:

Cole, Juan R. I.; Autobiography and Silence: The Early Career of shaykh al-Ra'is Qájár; in: Iran im 19. Jahrhundert und die Entstehung der Bahá'í Religion; Olms verlag; 1998; pp.91-126.

جناب لقائی کاشانی، که ذکر خیرش گذشت، مسمَطی در تهنیت بهار سروده است که عبارت «تمشّی کن، تماشا کن» ردیف مصراع اخیر بندهای آن است، تذکرهٔ شعرای بهائی، ج ۳، صص۲۹۵-۲۹۸. لقائی در ۱۹۲۸ صعود کرده است و شیخ الرئیس در ۱۹۲۸. بدون تحقیق بیشتری که فعلاً میسر نیست نمی توان دانست که مبتکر این عبارت کدام یک و استقبال کننده کدام یک است.

\* \* \*

شاعر معروف دیگری که دست کم اراده و دلبستگی او به آئین بهائی مسلّم است ولی رسماً به جامعهٔ بهائی نپیوست، شاعر نابینای دربار قاجار محمّد تقی فصیح الملک شوریدهٔ شیرازی است که از او دو قصیدهٔ غزّا در رثای حضرت عبدالبهاء و جناب ابوالفضائل باقی مانده است. ۱۹

این را هم بایدگفت که چند تن از شاعران بهائی ایران تُرک زبان بودهاند یا علاوه بر اشعار فارسی قصیده یا قطعه و غزلی هم به زبان تُرکی سرودهاند. ملاصادق شهید بادکوبهای و مشکوة تبریزی و شوقی گنجوی اشعارشان به تُرکی است. بعضی دیگر از شعرا نیز گاهی شعری به تُرکی سرودهاند از آن جمله است قصیدهای از نبیل زرندی. امّا رویهم رفته، توجّه شاعران بهائی ایران پس از فارسی بیشتر معطوف به تازی بوده است و دانشمندانی نظیر ورقای شهید و جناب مصباح و چند تن دیگر قصایدی غرّا به عربی سرودهاند.

از میان بهائیان زردشتی و یهودی تبار ایران نیز شاعرانی برخاستهاند مانند نوشیروان قاسم آبادی یزدی متخلّص به نوش که دیوانش در ۱۹۲۲ در بمبئی چاپ شده است و دکتر حبیب مؤیّد کرمانشاهی که شعر معروف ای طلعت عبدالبهاء، دستم بگیر اثر طبع اوست و بهائیان ایران آن را با آهنگی لطیف ترنّم می کنند.

\* \* \*

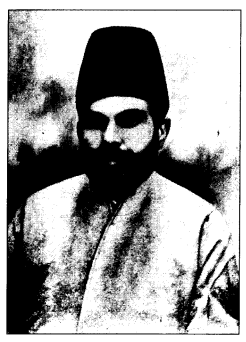
# موضوعات

تحقیق در موضوعات شعر بهائی غوررسی و فرصتی وسیع میطلبدکه فراهم نیست و در این مقدّمهٔ کوتاه باید به اشارههاییکلّی بسنده کرد.

شعر بهائی در صد سال اوّل (و بسیار سالهای قرن دوّم نیز) از نقطهٔ نظر معیارهای قالب و وزن و حتّیٰ تشبیهات و استعارات پیرو شعر سنّتی فارسی است و نفوذ شعر نو در آن بسیار دیرتر از شعر دیگر هموطنان شروع شده است.

نخستین تفاوت مهم و بنیادین میان شعر بهائی و غیر بهائی صراحت مفهوم و پیام شعر بهائی است که مجال حدس و گمان و تفسیرهای مختلف و متضاد به خواننده نمی دهد. شعر بهائی مربوط به هر موضوعی که باشد، گرد محور عشق و ایمان صریح به آئین بهائی و خاکساری در آستان دو شارع بنیانگذار و دو جانشین و مرکز پیمانش می چرخد. اشعار گروه بزرگی از شاعران سنتی غیر بهائی ایران فاقد این صراحت است یعنی مفهوم آن روشن نیست، مخصوصاً غزلهای عاشقانه که قابل تأویل است و

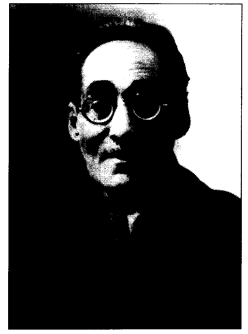
۱۹ - تذکرهٔ شعرای بهائی؛ ج۲؛ صص ۲۶۵–۲۸۱.



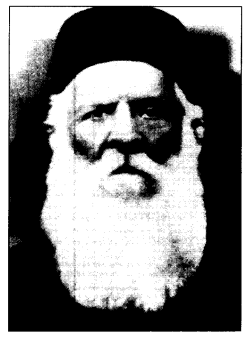
محمدنعيم سدهي



على محمد ورقا شهيد



عزيزالله مصباح



استاد محمدعلی سلمانی

غالباً نمی توان به ضِرس قاطع دانست که مراد گوینده آیا معبود آسمانی یا ممدوح درباری یا معشوق زمینی بوده است. این ابهام در نخستین دورههای شعر فارسی وجود نداشت و خواننده هدف صریح و بی پرده قصائد مثلاً عنصری و ناصرخسرو را می دانست که یکی مدح محمود غزنوی بود و دیگری تبلیغ عقاید اسمعیلی. حتی در تغزّلات زیبای شاعری مانند فرّخی سیستانی محلّی برای تفسیر و ظنّ و گمان وجود نداشت. امّا از روزی که شعر فارسی رنگ عرفان پذیرفت این صراحت رو به کاهش نهاد و اندک اندک کار به جایی رسید که دیگر خواننده غالباً نمی دانست و نمی داند که منظور شاعر از آن همه اوصاف عاشقانه کیست و نالههای فراق و حرمان آیا نالهٔ نی است که آن را از نیستان ازل بریدهاند یا همین دلبستگی های روزمرّهٔ زمینی که اوحدی آن را با تعبیر ماه را در طشت آب می بینم از درک دیگران پنهان میکرد. البته شاعرانی مانند شیرین مغربی و شاه نعمتالله ولی مجال تردید در معنوی و عرفانی بودن سخنشان نیست. همچنین غزلهای عطار و مولانا را می توان به قید قسم سرود عشق و عرفان و معطوف به حضرت احدیّت دانست، در حالیکه غزلهای رند عالم سوز شیراز همچون تکههای برلیان است که آن را به هر سو بچرخانید تلألؤ خیره کنندهٔ دیگری دارد. حافظ را هم مسلمان دانستهاند که قرآن را به چهارده روایت از بر داشته و نیز عارف بوده، و هم فلسفی مشرب و آزاداندیش و عاشق جمال صورت یا به قول خودش «دوستدار روی خوش و موی دلکش»، و اخیراً او را زردشتی نیز خواندهاند. حافظ چهرهایست خودش «دوستدار روی خوش و موی دلکش»، و اخیراً او را زردشتی نیز خواندهاند. حافظ چهرهایست و توینده در وسط آسمان و زمین که هم آسمانی است و هم زمینی، نه آسمانی و نه زمینی.

امًا شعر بهائی عاری از هرگونه ابهام و دو بُعدی بودن است. صراحتاً سرود دین و ایمان و ستایندهٔ جمیع خصال و اندیشه هایی است که بتوان آن را دینی و مقدّس خواند. این توصیف در صدر ظهور بهائی استثناپذیر نبوده، یعنی محال است که یک بیت از امثال طاهره و نبیل زرندی و ورقا و مصباح قابل تأویل به علاقه ها و هدف های دیگر باشد.

ولی نبایدگمان برد که سخن این شاعران یکنواخت و تکرار پیامی واحد است. هر شاعری ذوق و سلیقهٔ خود را دارد. بعضی قصاید بلند در تهنیت اعیاد بهائی سرودهاند، یا به وصف بهار و نوروز طبیعت و بهار و نوروز معنوی پرداختهاند. یکی خاطرهٔ شهیدان را جاویدان کرده، دیگری صلح جهانی و برابری بخادها و مذاهب را تبلیغ نموده، یکی سفرهای حضرت عبدالبهاء به جهان فرنگ یا جلوس حضرت شوقی ربّانی را بر کرسی و لایت تهنیت گفته، دیگری چکامه دربارهٔ عید رضوان و ظهور بهاءالله در طلیعهٔ اردی بهشت سروده است. البته نه هر کسی که قصیدهای با زحمت بسیار سر هم کرد، شاعر است. شاعران معروف بهائی مانند دیگر شاعران راستین هم وطن خویش از جوهر وصفناپذیر شعر بهرهمند بودهاند و آثار خود را همچون نیازی برای زیستن، در غم و شادی و وصل و هجران، در زندان و گلستان، و در جامهٔ حریر و زیر زنجیر با طپش قلب و هیجان روح و روان می سروده اند.

منحصر بودن اشعار بهائی به موضوعات دینی، از جهتی دیگر مانع از تنوّع بیشتر و موجب تنگی دامنهٔ مباحث و اندیشه هاگشته است. این حقیقتی است که باید پذیرفت و دریغ خورد که این چشمه های زلال

قریحه گاه گاهی در مسیر دیگری جریان نیافته است. از سوی دیگر، از شاعرانی که همهٔ عمر در هول و هراس می زیسته و غالباً از شهر و خاندان و حتّی زن و فرزند جدا و در حال فرار و اختفا بودهاند و به ندرت شبی را با تأمین کامل که متّکی به قانون و پشتیبانی حکومت باشد، سر بر بالین نهادهاند، چگونه می توان گفتار و پنداری دیگر توقع داشت؟ دیوانهای این شاعران آئینهٔ تمامنمای احوال و عواطف مردان و زنان جان بر کفی است که منادیان پیام جهانگیر نوینی بودهاند، و اگر شعر هم سرودهاند طبعاً در خدمت همین رسالت بوده است، و اشعار شان را بدین نظر باید سند صدق روز و روزگارشان دانست.

\* \* \*

شاعران بزرگ قرن اوّل بهائی را همه به اسم میشناسند و دست کم نمونههایی از اشعارشان را خوانده و شنیدهاند. با وجود این باید فهرستوار از اجلّ این سخنوران نامی برد.

جناب طاهره را خاص و عام و بهائی و غیر بهائی می شناسند و از حیطهٔ نفوذ معنویش که به هند هم رسیده بوده است مطّلعاند و می دانند که شاعر فیلسوف پا کستان علامه محمّد اقبال لاهوری در طیّ سفر روحانی خود در منظومهٔ جاویدنامه او را، طاهره را، در کنار حلّاج و غالب هندی در فلک مشتری دیده و غزل معروف «گر به تو افتدم نظر» را از زبان او شنیده است. ۲۰

ملا محمّد نبیل زرندی، مورّخ و مبلّغ پرشور آئین بهاءالله، شاعری توانا بوده و گویا حدود ده هزار بیت از او باقی مانده است. از آن جمله مثنوی کوتاه تاریخ در ۱۰۳۸ بیت است که در مصر به طبع رسیده. نبیل پس از صعود حضرت بهاءالله تاب فراق نیاورد. نخست شرح آخرین روزها و بیماری آن حضرت را نوشت و سپس خود را در دریا غرق کرد. ۲۱

علی محمّد ورقا در زمرهٔ پیروان ممتاز صدر ظهور و دارای قریحهای توانا بوده است. او نیز مانند نبیل و دگر حواریان این آئین، متاع عشق و بندگی را نثار مولای خویش کرده و قصاید و غزل هایش آئینهٔ شیفتگی و عرفان حقّ است. قتل فجیع او و پسر ۱۲ سالهاش روحالله که قریحهٔ او نیز در حال شکفتن بود، یکی از دردنا ک ترین خاطره های تاریخ بهائی است.<sup>۲۲</sup>

شاعر مقتدر دیگری که در غزل لحن استاد سخن سعدی را به یاد می آورد، عندلیب لاهیجانی است. دیوان او شامل ۹۰۰۰ بیت و از جمله ۳۴۰ غزل و ترجیعبندها و ترکیببندها و مثنویها و مسمّطهای بسیار است. عندلیب ۳۵ ساله بود که با ادوارد براون در یزد مباحثاتی داشت. شرح آن دیدارها وگفتگوها و منطق استوار عندلیب را براون در سفرنامهٔ یک سال در میان ایرانیان نگاشته است. شعر لالای که عندلیب

۲۰–لاهوری، عکامه اقبال؛ *جاویدنامه،کلّیات اشعار فارسی اقبال لاهوری*؛ طهران، ۱۳۷۰؛ ص ۲۳۶.

۲۱-رأفتی، و حید؛ نبیل *اعظم* زرندی؛ خ*وشه هائی از خرمن ادب و هن*ر؛ ج۷؛ ۱۹۹۶؛ صص ۲۹-۵۷. و نیز: افنان، ابوالقاسم؛ مروری براشعار نبیل زرندی؛ همانجا؛ صص ۵۸-۷۵. نمونهٔ اشعار نبیل؛ همانجا؛ صص۲۹۳-۲۹۸.

۲۲- *نغمههای ورقاء (مجموعهٔاشعارورقاء)*؛ به دستیاری بهروز جبّاری؛ مؤسّسهٔ معارف بهائی؛ دانداس، انتاریو؛ کانادا؛ ۱۹۹۸. و نیز ر.ک.: خ*وشههائی از خرمن ادب و هن*ر؛ دورهٔ ورقاء؛ ج۵؛ ۱۹۹۴.

### مقدّمهای بر شعر بهائیان...

در ۱۸۹۷ برای نوزاد خاندان مبارک، حضرت شوقی افندی، که مقدّر بود بیست و چهار سال بعد ثقل سروری و قیادت جهان بهائی را بر دوش گیرد، سروده است از رقّت احساس و فراستی حیرتانگیز حکایت میکند:

> ماه تابان لای لای، روح روان لای لای، آرام جان لای لای، شیرین زبان لای لای موجی ز بحر جودی، سبط شه وجودی، در محفل شهودی، شمع تابان لای لای درگلشن محبّت، هستیگل حقیقت، در آسمان رفعت، ای نجم رخشان لای لای

> > \* \* \*

چند تن از شاعران نامور دیگر که به اختصار یاد میکنم و میگذرم، عبارتاند از دو برادر معروف نیّر و سینا،که از دهی در نزدیکی اصفهان برخاسته بودند. این دو تن غزلهای خود را توأماً میسرودند یعنی به کمک یکدیگر، و در بیشتر آنها تخلّص هر دو ذکر شده است.۲۴

لقائی کاشانی (متوفیٰ در ۱۹۲۸)، عشق بیپایانش به حضرت عبدالبهاء عصارهٔ تمام سرودههای اوست. وی به هر شهری میرفت کتکی مفصّل میخورد. یک بارکه به رغم دستور مولایش باز غزلی در تعظیم آن حضرت سروده به خدمتشان فرستاد، حضرت عبدالبهاء، مکتوب مزاح آمیزی به او نوشته، فرمودند:

«یا یک غزل و قصیده در عبودیّت محضه و خاکساری صرف و محویّت بحت و تذلّل و انکسار بات این عبد [یعنی حضرت عبدالبهاء] انشاء و انشاد می نمایی و می فرستی... یا فتوی خواهم داد که یکی سرت گیرد و دیگری پیکر، یکی چماق زند و دیگری شمشیر، و سراسیمه تو را دوان دوان و کشان کشان به اینجا آورند. البته به مجرّد و رود سر بر زمین نهی و پا در فلک آری و بادگنگ کتک سخت خوری تا مِن بعد اغلاق و اغراق و غلو را فراموش کنی. فاختر لنفسک ما تحلوع ع ۲۵

دیگر قابل آبادهای (متوفیٰ در ۱۹۳۶) است که دیوانی شامل تقریباً دوازده هزار بیت سروده و فقط پارههایی از آن در جایی به طبع رسیده است.<sup>۲۶</sup>

فرج الله فنائیان سنگسری (متوفیٰ در ۱۹۴۴)گویا حدود هفتاد هزار بیت به سبک مثنوی مولانا سروده

۲۳- دیوان عندلیب؛ مؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری؛ طهران؛ ۱۹۷۰؛ صص ۷۵۴-۷۵۵. برای شرح احوال و آثار عندلیب رک: افنان، ابوالقاسم؛ خوشه هائی از خرمن ادب و هنر؛ ج ۱؛ ۱۹۹۰؛ صص ۲۵–۳۴.

Browne, Edward; A Year Amongst the Persians; reprint London 1970; see Index Andalib. در ترجمهٔ فارسی این کتاب اثری از دقّت و امانت نیست.

۲۴ – تذکرهٔ شعرای بهائی؛ ج۳؛ صص ۵۷۰ – ۵۹۱

۲۵-همانجا؛ ج۳؛ ص۲۷۴.

۲۶ – همانجا؛ ج۳؛ صص۲۱۴ –۲۲۵.

بوده که تا کنون فقط بخش کوچکی از آن به نام مجمع الاسرار منتشر شده است.۲۷

یکی از چهرههای جالب توجّه ولی تا امروزگمنام نصرت الممالک نورعلی خان شیبانی متخلّص به آذر (۱۸۸۱–۱۹۳۷)، پسر شاعر معروف عصر قاجار فتحالله خان شیبانی استکه تاریخ بهائی را به سبک شاهنامه در سی هزار بیت با حدّ اقلّ واژههای تازی به نظم کشیده و آن را بهاءنامه نامیده است. از این اثر متأسّفانه تاکنون چیزی به طبع نرسیده است. آذر قصائد و غزلهایی نیز سروده است. ۲۸

یکی از عزیزترین بهائیان که شاعر نیز بود و در جمع دوستان حاضر حتماً عدّهای چهرهٔ فرشته خصالش را به یاد می آورند، عزیزالله خان مصباح (متوفیٰ در ۱۹۴۵) رئیس سابق مدرسهٔ تربیت طهران بود که در فنون ادب و عربیّت استادی مطلق بشمار می رفت. دیوان او به طبع رسیده. سخنش در صلابت ترکیبات، سنگینی بحور و معانی بلند فلسفی و الهی یادآور سبک ناصرخسرو است.۲۹

شاعر دیگری که سبک قدما را پیروی میکرد، نعمتالله ورتا است که غیر از نمونههایی که مرحوم بیضائی در تذکرهٔ خویش آوردهاند، به ندرت شعری از او منتشر شده است. قابل ذکر است که مادر بزرگ او دختر جناب طاهره بوده است. ۳۰

در آثار این شاعران به رغم زمینهٔ عقیدتی مشترک،گاهی تنوّع و ابتکاری نیز دیده میشود. جهان کاشانی معروف به مرشد نسّاج (۱۸۶۵-۱۹۳۶) طبعی شوخ داشته است. وی ترجیعبندی ساخته و به امام غائب توصیه کرده بوده است که ظاهر نشود و خود را در زحمت بیهوده نیندازد:

خواهی اگر ظهور کنی، بر خلاف کن گر ذوالفقار آختهای، در غلاف کن خلقاند تشنه کام به خونت، معاف کن گاهی برو به روضهٔ جدّت طواف کن حیف است راحتی، ز چه افتی در انقلاب

یا صاحب الزّمان به ظهورت مکن شتاب بیت اخیر نقیض بیت معروفی است که در مساجد و تکایا می خواندهاند:

یا صاحب الزّمان به ظهورت شتاب کن عالم ز دست رفت تو پا در رکاب کن مرشد این شعر را در ۱۹۰۴ یعنی هنگامی منتشر کرد که در کوچههای یزد سیل خون بهائیان جاری بود. مؤمنان کاشان که می خواستند از همکیشان یزدی خود در آدمکشی عقب نمانند، شکایت به مجتهد شهر بردند که امام زمان از حرفهای این ملعون رنجیده است، باید او را بکشیم، وگرنه امام از چاه بیرون

٧٧ - فنائيان سنگسري، ميرزا فرجالله؛ مثنوي مجمع الاسرار جنون؛ به اهتمام جمشيد فنائيان؛ مؤسسه ملّى مطبوعات امری، طهران؛ ۱۹۷۸.

۲۸ - تذکرهٔ شعرای بهائی؛ ج۳؛ صص ۱-۱۶.

۲۹ *- دیوان عزیزالله مصباح*؛ مؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری؛ طهران؛ ۱۹۶۶. و نـیز: **خوشهه***ائی از خرمن ادب و* **هنر**؛ دورهٔ مصباح؛ ج٢؛ ١٩٩١.

٣٠- تذكرة شعراى بهائى؛ ج ٢؛ صص ٢٩٨-٢٥٢.

#### مقدّمهای بر شعر بهائیان...

نخواهد آمد. مجتهد که اتفاقاً مرد خداشناسی بود، در حضور جمعیّت به مرشد حکم کرد که شعر دیگری بسازد و امام زمان را دعوت به ظهور کند. مرشد ترجیع بند دیگری ساخت و گفت:

برپا کن از وجود مبارک قیامتی در خاک پاک سامره تا کی سلامتی این عبد را خلاص از این شرّ و شورکن<sup>۳۱</sup> شاها ز خانوادهٔ کشف و کرامتی از خون جدّ خویش طلب کن غرامتی یا صاحب الزّمان تو بیا و ظهور کن

نمونهای دیگر که تنوّع ذوق گویندگان بهائی را در همان سالهای مصیبت و آزار نشان میدهد غزل زیر است از مردی که چنین سبکی از او انتظار نمی رود، جناب ورقای شهید:

حقّ زخلقش جدا مِشَه؟ نَمِشَه هرگز آن شه گدا مِشَه؟ نَمِشَه ماسوی را ردا مِشَه؟ نَمِشَه نشئهاش غمزدا مِشَه؟ نَمِشَه اهل حقّ و هُدی مِشَه؟ نَمِشَه در سخن خوش ادا مِشَه؟ نَمِشَه ۲۳

بنده هرگز خدا مِشه؟ نَمِشه هرکه در ملک فقر سلطان شد جامهای را که بافت دست خدا می که مستی دهد طبیعت را جهل مندی که اهل مدرسه شد همچو ورقا کسی به ملک کلام

\* \* \*

موضوع دیگری که در این مقدّمه نمی توان نا گفته گذاشت، کیفیّت ارتباط شاعران بهائی با سنّتها و متون شعر فارسی است. قبلاً گفته شد که شاعران بهائی در جمیع انواع شعر پیرو سنّتهای ادبی فرهنگی ایرانی خود بوده اند. از جملهٔ این سنّتها یکی نیز داد و ستد میان شاعران به صورتهای استقبال و اقتباس و جواب و نظیره گویی بوده است. این سنّت سابقه ای رسمی و مقبول اهل ادب داشته است. حافظ طرح کلّی و قافیه و ردیف و وزن و حتّی استعارات بسیاری از غزلهای خود را از شاعران قدیم تر مانند سعدی و سلمان ساوجی و خواجو و عراقی و امیرخسرو دهلوی و انوری و خاقانی و عطّار گرفته است. در هر یک از این غزلها، شاعری آن را آغاز کرده و سپس یک یا دو یا سه شاعر دیگر به ذوق خود نظیر آن را ساخته اند، گاهی بهتر و گاهی نه چندان بهتر، تا سرانجام بر دست حافظ مبدّل به الماسی بی بدیل شده که طبع هیچ شاعر دیگر خوش تر و زیباتر از آن نتوانسته بپرورد و نپرورده است. ۳۳

یک نمونهٔ این داد و ستدهای شاعرانه غزل معروف: «بنمای رخ که باغ وگلستانم آرزوست» از مولاناست که پیش از او حدّ اقلّ دو شاعر دیگر (سراجی خراسانی مقتول در ۶۵۲ و تاج الدّین بخاری

۳۱ - همانجا؛ ج ۱؛ صص ۲۴۰ -۲۵۲.

۳۲-نغمه های ورقاء؛ ص ۹۴.

٣٣- دربارهٔ اقتباسات شاعران از يكديگر، ر. ك.:

Losensky, Paul; Welcoming Fighani. Imitation and Poetic Individuality in the Safavid-Mughal Ghazal; Mazda Publishers; 1998; pp.100-133.

متوفی در ۶۳۳) هرکدام غزلی در همین وزن و قافیه سرودهاند. ۳۴ و پس از مولانا هم چند شاعر، از جمله فخرالدین عراقی و فیض کاشانی و حزین لاهیجی و اخیراً عارف قزوینی و سیمین بهبهانی و فریدون مشیری به استقبال او رفتهاند ۳۵ و یک بانوی شاعر بهائی موسوم به لیلا رشتی (عمّهٔ مرحوم دکتر فروغ بضاری) نیز غزلی به استقبال آن ساخته است به مطلع زیر:

دردم ز حدّ گذشته و درمانم آرزوست جانم به لب رسیده و جانانم آرزوست ۳۶

در میان قصائد و غزلهای شاعران بهائی نمونههای فراوانی از این نظیرهها می توان یافت. سرمشق بسیاری از آنها بخصوص در غزل، شیخ اجل سعدی است. در سرودن بهاریّه و صیفیه و قصائد نوروز و وصف طبیعت دیوانهای قدیم پهنهٔ وسیعی برای چالش شاعران بهائی و طبع آزمائیشان بوده است. سه نمونهٔ چشمگیر از اقتباسات شاعران بهائی را برای توضیح مطلب نقل می کنم.

نخست غزل معروف حافظ با ردیف "غم مخور" است که حافظ آن را مدیون عطا ملک جوینی است و پس از او شاعران دیگر، از جمله عمادالدین نسیمی شاعر فرقهٔ حروفی (متولّد ۱۳۶۹ م) غزلی در ۳۲ بیت به اقتفای آن سروده است. ۳۷

عندليب باكسب الهام از حافظ غزلي با مطلع زير سروده است:

ثابت اندر مهر جانان باش و از جان غم مخور

گر دهی جان، میرسی بر وصل جانان، غم مخور ۳۸

جناب روحاني "اجنّه" نيز غزلي غمزدا به تقليد حافظ ساخته است:

تا به دوران خوردنی باشد فراوان، غم مخور

هرچه میخواهی بخور، لیکن به دوران غم مخور...

بزم سور ار پا دهد، دریاب لنگ جوجه را

هرکجا دستت رسد بر مرغ بریان، غم مخور

۳۴-ر.ک.: دیوان سیّد سراج الدّین خراسانی معروف به سراجی؛ به اهتمام دکتر نذیر احمد؛ دانشگاه علیگره؛ هـند؛ ؛ ۱۹۷۲؛ صص ۵۲-۵۳؛ تعلیقات؛ ص۴۰۶.

۳۵- دیوان عراقی؛ طهران؛ ۱۳۷۴؛ ص ۵۶ کتّیات فیض کاشانی؛ طهران؛ ۱۳۵۴؛ ص ۵۶. دیوان حزین لاهیجی؛ طهران؛ ۱۳۵۰؛ ص ۸۶. دیوان حزین لاهیجی؛ طهران؛ ۱۳۴۰؛ ص ۲۷۸. کتّیات عارف قزوینی؛ طهران؛ ۱۳۴۷؛ ص ۱۳۲۸. بهبهانی، سیمین؛ برگریزان؛ از: سالهای آب و سراب؛ طهران؛ ۱۳۲۵؛ صص ۱۳۸-۱۳۹.

۳۶- *تذکرهٔ شعرای بهائی*؛ ج۳؛ ص ۳۲۰. ۳۷- . ک: د *دوان حافظ*؛ به اهتمام ایر القا

۳۷- ر.ک.: **دیوان حافظ**؛ به اهتمام ابوالقاسم انجوی شیرازی؛ ذیل ص۱۳۳. *دیوان سیّد عمادالدّین نسیمی، خورشید در* بند؛ به کوشش محمّد رضا مرعشی، طهران؛ ۱۳۷۰؛ ص۱۹۷.

۳۸- ديوان عندليب؛ ص١١٨.

### مقدّمهای بر شعر بهائیان...

در خورش گر استخوان دیدی، بزن دندان چو کلب

تا که باشد کلبتین، از درد دندان غم مخور...

نمونهٔ چشمگیر دیگر از نظیره گوییهای شاعران بهائی غزل استاد سلمانی است:

دل ز اغیار جدا بردی و از یار جدا عشق تو یار جدا ورزد و اغیار جدا

دل چه آئینه نمودم که در او جلوه کند سرّ اسرار جدا، طلعت دلدار جدا تا بود ناز قد سرو تو، گرید به بهار ابر آذار جدا، دیدهٔ خونبار جدا...

سرمشق این غزل که همهٔ شعردوستان بهائی می شناسند، غزلی از امیرخسرو دهلوی است:

ابر میبارد و من میشوم از یار جدا چون کنم دل به چنین روز ز دلدار جدا ابر و باران و من و یار ستاده به وداع من جدا گریه کنان، ابر جدا، یار جدا دیده از بهر تو خونبار شد ای مردم چشم مردمی کن، مشو از دیدهٔ خونبار جدا... ۴۰

غزل شیوای لقائی کاشانی که بیشتر بهائیان یک نسل پیش ایران از بر داشتند با مطلع:

بر روی مهت زلف پریشان مزه دارد پیرامن گل سنبل پیچان مزه دارد باکسب الهام از یک شاعرکاشی دیگر، ملّا محسن فیض، جدّ ابوالقاسم خان فیضی، است که

ب مسب بها به بریت سامر عالمی دیونون سر ماست میشد. می فرماید:

مستی ز شراب لب جانان مزه دارد می خوردن از آن لعل بدخشان مزه دارد چون پرده بر اندازد از آن روی چو خورشید بر گردنش آن زلف پریشان مزه دارد...<sup>۴۱</sup>

حتّیٰ جناب نعیم هم که گرد غزل نگشته و فقط یک قصیده سروده و سبک ممتاز خود را داشته، در بهاریّه یا صیفیّهٔ معروف خود از تأثیر قاآنی برکنار نمانده است و علاوه بر قاآنی، آنجاکه گریز به محبوب آسمانی خویش میزند به غزلی از مولانا جلال الدّین رومی نظر داشته است. مولاناگوید:

اسمانی خویس می رند به عربی از مولانا جلال الدین رومی نظر داسته است. مولانا دوید. باز در آمد به بزم، مجلسیان، دوست دوست گرچه غلط می دهد، نیست غلط، اوست اوست

بر در شده به برم، منبسیان، درسد و نعیم با اندکی تغییرگوید:

باز درآمد ز در جلوه کنان دوست دوست دیده غلط میکند؟ نیست غلط، اوست اوست <sup>۲۲</sup> نعیم را، شاید به اتّفاق آراء، بتوان بزرگترین شاعر قرن اوّل تاریخ بهائی دانست. شعر وی نیاز مند مقالهٔ

**٣٩-کلّیات اشعار و فکاهیات روحانی؛ طهران؛ ۱۳۴۳؛ صص۶۳-۶۴.** 

۴۰ غزلیات استاد محمّد علی سلمانی؛ مؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری؛ طهران؛ ۱۹۷۸؛ ص۵. دیوان امیرخسرو دهلوی؛ به اهتمام م. درویش؛ طهران؛ ۱۳۴۳؛ غزل اوّل؛ ص۳. دیوان امیر علیشیر نوائی؛ به اهتمام رکن الدّین همایون فرّخ؛ طهران؛ ۱۳۷۵؛ ص۸۴

۴۱- ت*فكرهٔ شعرای بهائی*؛ ج۳؛ ص ۲۸۶. *كلّيات اشعار فيض كاشانی*؛ تــصحيح و مـقابلهٔ مـحمّد پـيمان؛ طـهران؛ ۱۳۵۴؛ ص ۱۸۹.

۴۲-*گلزار* نعیم(دیواناشعارنعیمسدهی)؛ به اهتمام عبدالحسین نعیمی؛ دهلی؛ ۱۳۳۷؛ صیفیّه. *کلّیات شمس* تبریزی؛ بـه تصحیح بدیع الزّمان فروزانفر؛ غزل شمارهٔ ۴۶۶.

دقیق و مستقلی است که تا کنون نوشته نشده است. ذکر او را در طیّ چند عبارت کوتاه در این مقدّمه، سزاوار مقام چنان شاعری که حتی ادوارد براون قصیدهٔ یکصد و سی بیتی او را در تاریخ ادبی ایران تماماً نقل و ترجمه کرده است، نمی دانم و در این مقام به همین نکته اکتفا می کنم که، به سائقهٔ ذوق و حالات روحی و اندک اطّلاعی که از شعر فارسی دارم، نعیم را اصیل ترین و بزرگترین شاعر بهائی می دانم. نعیم یگانه شاعری است که ابتکار و اصالت اندیشه و عمق فضل و کمال را با قریحه ای زلال تر از آب روان تو أم ساخته است و در سلاست و سادگی سخن در سراسر تاریخ یکهزار و صد سالهٔ شعر فارسی، شاید صرف نظر از شیخ اجل سعدی، کسی دیگر جز ایرج میرزا به پای او نمی رسد، جز آنکه بر خلاف ایرج میرزا شعر نعیم گنجینهٔ معارف و محاورات و استدلالهای دینی و عقلی و فلسفی است. امید که دانشمندی مجهّز به فنون و شقوق ادب و سخن سنجی وظیفهٔ پُرافتخار بررسی و نقد و شرح گُذراد نعیم را عهده دار گردد و از عهدهٔ این فن شریف برآید. کتابی که دانشمند بزرگ فقید، مرحوم عبدالحمید اشراق خاوری به نام الدر البیم فی شرح اشعار النعیم نوشته اند و هنوز به طبع نرسیده است، به احتمال زیاد از نوع خاوری به نام الدر البیم فی شرح اشعار النعیم نوشته اند و هنوز به طبع نرسیده است، به احتمال زیاد از نوع قاموس هایی است که وی در شرح ایقان مبارک و لوح قرن تألیف فرموده است. چنین تألیفی پاسخگوی احتیاج نسل امروز و وافی به هدف شناخت نعیم "شاعر" و "شعر" نعیم نیست.

\* \* \*

گفتار رابا پرسشی کلّی، امّا شاید نه چندان ناچیز، به پایان می برم: آیا بهائیان ایران تا کنون شاعری داشته اند که با شاعران بزرگ یازده قرن گذشتهٔ فارسی زبان هم دوش باشد؟ به گمان بنده پاسخ این است که خیر، هنوز شاعری که بتواند در سطح سخن سرایان قدر دوّم از قبیل: خاقآنی، عطّار، فرّخی، منوچهری و بسیاری از این دست محسوب گردد، بوجود نیامده است تا چه رسد به: فردوسی، نظامی، رومی، سعدی و حافظ که هر کدامشان به تنهایی فخر ملّتی را بسنده اند. علّت این امر را باید در شرایط اجتماعی روزگار ما و بخصوص شرایط زندگی اجتماعی و اعتقادی بهائیان ایران دانست. البتّه نباید فراموش کرد که این هنوز اوّل نوروز جهان افروز است. از روزگار فردوسی تا به امروز زمین هزار بار گرد خورشید چرخیده و جهان جهانی دیگر شده است. جهانِ هنرهای نوین و فنون کیهانگشای کنونی دیگر نه فردوسی و رومی خواهد پرورد و نه هومر و دانته و شکسپیر و گو ته. باید امیدوار بود که در عصر جدید که ما در آستانهٔ آن خواهد پرورد و نه هومر و دانته و شکسپیر و گو ته. باید امیدوار بود که در عصر جدید که ما در آستانهٔ آن مستیم، شاعرانی که سخنگوی روزگار نو و فرهنگ جهانی باشند، ظهور کنند. شب آبستن است و نسلهای آینده خواهند دید که عالم انسان در سحرگه دوران تازه ای که بها الله آغاز فرموده چه خواهد نسلهای آینده خواهند دید که عالم انسان در سحرگه دوران تازه ای که بها الله آغاز فرموده چه خواهد زاد.

## طاهره قرّة العين پيشرو آزادي زنان

فرزانه ميلاني

بیش از صد و پنجاه سال است که زنی تنها با کاغذی در کف، در پس پردهای ایستاده و شاهد و ناظر صحنهٔ قتل دلخراشی است. دو مرد با دشنهای که در دست دارند به مرد دیگری که به هنگام نماز به سجود رفته از پشت سر حمله می کنند. این نقشی است که بر سنگ قبر حاجی ملا تقی برغانی در شاهزاده حسین قزوین، در مقبرهٔ شهید ثالث - پدر شوهر طاهره قرّة العین - حک شده و برای آنکه جای شبههای در ذهن بیننده باقی نماند زیر تصویر اضافه کرده اند: «صحنهٔ شهادت ملا تقی به دست یک بابی ملحد.» زنی که کما کان صد و پنجاه سال است همّت و کاغذ را از کف ننهاده و اکثر ما ایرانیان کوشیده ایم همچنان در پس پرده نگاهش داریم شیرزنی است به نام فاطمهٔ برغانی معروف به طاهره قرّة العین. تهیّه کنندهٔ سنگ قبر فرزند ملای مقتول، و شوهر طاهره بود. هرچند قاتل واقعی، میرزا عبدالله شیرازی، در دادگاه اعتراف کرد و قاضی به برائت و بی گناهی قرّة العین رأی داد، امّا پسر مقتول در رأی خود سست نشد و انگشت ملامت و اتّهام را - حتّی بر سنگ مزار پدر - به سوی همسرِ کاغذ در کفش نشان گرفت. به راستی چرا در این نقش - همچنان که در افواه عمومی - دستان قرّة العین اینچنین محلّ تو جّهند؟ وانگهی چرا پس از مضروب شدن حاجی ملا تقی در قزوین خواستند دستان کافیه - ندیم و خادم و فادار وانگهی چرا پس از مضروب شدن حاجی ملا تقی در قزوین خواستند دستان کافیه - ندیم و خادم و فادار قرّة العین - را بسوزانند و خادم و فادار وانگهی جرا پس از مضروب شدن حاجی ملا تقی در قزوین خواستند دستان کافیه - ندیم و خادم و فادار وانگهی جرا پس از مضروب شدن حاجی ملا تقی در قزوین خواستند دستان کافیه - ندیم و خادم و فادار

«با خادمهاش کافیه نام و یک زن دیگر به دارالحکومه برده استنطاق نمودند. در جواب گفتند: این قتل نه به امر و میل ما و نه با اطّلاع و رضای ما واقع شده است. ملّا محمّد (همسر طاهره) به شدّت و اصرار از حکومت اذیّت و آزار ایشان را خواستار شد و به این سبب به اشارهٔ حکومت، میر غضب اسباب

۱- روایت کو تاه تری از این نوشته نخست تحت عنوان: پرده را برداریم، بگذاریم که احساس هوایی بخورد در مجلّهٔ نیمهٔ دیگر؛ شمارهٔ ۱۶/۱۵؛ پائیز و زمستان ۱۳۷۰ به چاپ رسید.

نقش سنگ قبر حاجی ملاتقی برغانی

داغ از آتش و آهن حاضر نموده نخست برای احترام و ترسانیدن جناب طاهره دستهای کافیهٔ خادمه را زیر ارسی گذاردند که در بیرون اطاق داغ نمایند.»<sup>۲</sup>

مگر دستان کافیه که جانشین نگونبخت دستان پُربار طاهره بود چه جرمی مرتکب شده بودند که جزایشان آهن و آتش و میر غضب بود؟ آیا در صحنهٔ منقوش بر مزار ملّا تقی، نظارهٔ انفعالی قرّة العین بر قتل ملّا تقی جرم ناکردهٔ اوست یا تصرّف دانش و کلام که علامتش همان کاغذی است که در دست دارد؟ شاید هم در غایت تفاوتی در کار نباشد و دستان کاغذ در کف زن به اندازهٔ دشنهٔ دستان کاغذ در کف زن به اندازهٔ دشنهٔ

قتال مرگبار به نظر بیاید. یعنی دستیابی زن به دانش و کاغذاز نظر جمعی به همان اندازه خطرنا ک است که قتل پدر سالار.

شاید به همین دلیل است که در میراث درخشان نقاشی در ایران تصویر زنی که در کار نوشتن یا خواندن باشد نادر است. هستند زنان تصویر شدهٔ فراوانی که در حال رقصاند، پذیرایی میکنند، به تضرّع و تظلّم ایستادهاند، میبافند، میپزند، قصّه میگویند، میرقصند، مینوازند، میخوابند، مینوشند، مینوشند، مینوشانند، معاشقه میکنند و اغلب انگشت حیرت به دندان میگزند. اما معدودند زنانی که در کار خواندن و نوشتن نقاشی در کار خواندن و نوشتن باشند. حیرت آور این که آن معدود زنانی هم که در حال خواندن و نوشتن نقاشی ها شده اند از دانش خود برای معاشقهٔ نامشروع استفاده میکنند. در حاشیهٔ یکی از این معدود نقاشی ها نوشته شده است: العبتی مشغول خواندن نامه ای عاشقانه.» سرانجام در نقاشی های کمال الملک است که زنان گوشهٔ خلوتی از آنِ خود می یابند و بی نیاز به لعبت بودن یا نامهٔ عاشقانه نوشتن، میخوانند و می نویسند. "

۲- افنان، ابوالقاسم؛ چهار رسالهٔ تاریخی دربارهٔ طاهره فرّهٔ العین؛ لندگ- سویس؛ ۱۹۹۱؛ ص۵۵. ۳- سهیلی خوانساری، احمد؛ کمال هنر: احوال و آثار محمّد غفّاری، کمال الملک؛ طهر ان؛ ۱۳۶۸؛ ص۲۷۳.



در غرب سنّت دیرینهای از نقّاشی می توان یافت که در آن زنان مشغول خواندن و نوشتناند. گاه در خانه و زمانی بر فراز کوه،گاه کنار دریا و زمانی در پارک و باغ، گاه عریان و زمانی پوشیده، گاه نشسته و زمانی ایستاده، زنان غربی از طریق چهرهپردازانی چون: رامبراند، ورمر، فراگونار، رنو آر و بسیاری دیگر گوشهٔ خلوتی برای خواندن و نوشتن بر بوم نقّاشي يافتهاند. سخن در اینجا بر سر مقایسهٔ زنان قلم به دست یا کتابخوان در نقًاشي هاي ايراني و غربي نيست. سخن بر سر این است که قلمزنی و کتابخوانی در فهرست حرفهها و

زنان نویسنده در فیلمهای ایرانی هم سرنوشتی مشابه تصویر آنان در نقّاشی دارد. <sup>۴</sup> در ۶۱۰فیلمی که بین سالهای ۱۳۴۸ و ۱۳۵۷ در ایران ساخته شد، مجموعاً ۸زن هنرمند و نویسنده رُخ مینمایند در صورتی که بیش از ۱۰۰ زن به عنوان فاحشه، رقّاصه، و شاغل درکاباره و ولگرد ایفای نقش میکنند.<sup>۵</sup>قرّة العین چنان این سنّت را برهم ریخت که حتّی دشمنانش نتوانستند او را جدا از کتاب و کاغذ تجسّم کنند.

در ادبیّات کهن فارسی هم به ندرت با تصویر زن نویسنده مواجه میشویم در صورتی که فراوانند نویسندگان و شعرایی که از مضار و عواقب نامطلوب قلمزنی گفته و زنان را از نوشتن و خواندن منع

۴- در نوشتهای بدیع در تحلیل سیمای بیبدیل زن در آثار فیلمساز و فیلمنامهنویس توانا، بهرام بیضایی، شهلا لاهیجی مینویسد: «از آغاز تهیّهٔ فیلم فارسی در کشور ما طیّ سالیان دور و دراز در آنچه به نام فیلم عرضه شد به زن ایرانی توهین شد و بانگ اعتراضی نیز برنخاست. موجود عجیبی که به نام زن ایرانی در فیلمها به نمایش درآمد، هیچ گونه وجه اشتراکی با زنان ما نداشت ولی اگر کسی میخواست تنها با دیدن فیلم ایرانی، زن ایرانی را بشناسدگمان میبردکه اینجا سرزمین زنان رقاصه و خوانندگان دوره گردو یا نشمه هاست.» سیمای زن در آثار بهرام بیضایی؛ طهران؛

۵-سیّد ابراهیم نبوی؛ زن در سینمای ایران؛ به نقل از حمید نفیسی؛ زن و مسئلهٔ زن در سینمای ایران بعد از انقلاب؛ نیمهٔ ديگر؛ ۱۴ (بهار ۱۳۷۰)؛ صص ۱۲۳–۱۶۹.

كردهاند.كلمات قصار اوحدي مراغهاي مشتى است نشانهٔ خروار:

دست خود را قلم کنی آن به تاکه خاتون شود سیه نامه زن خود را قلم به دست مده زان که شوهر شود سیه جامه

در چنین شرایط نامطلوب و ناهمواری بود که شیرزنی از قزوین قد بر افراشت و پیام آور عصر نوینی شد. قرّة العین نه تنها خود به عرصهٔ قدرت و امتیاز کلام مکتوب قدم نهاد که آن را حقّ مسلّم همهٔ زنان دانست. او دستیابی به عرصههای عمومی را فقط برای خود نمی خواست بلکه آن را تغییری لازم برای همهٔ زنان می دانست. شاعری بود که امتیاز دستیابی به صحنهٔ ادبی را حقّ مطلق همهٔ زنان می دانست. زندگی قرّة العین سرشار از عصیان زنانه بود.

از خود بنشان غبار برخیز ای عاشق زار یار برخیز ای خسته دل نزار برخیز آمد می غمگسار برخیز شد موسم وصل یار برخیز اینک آمد بهار برخیز ای مردهٔ لاش یار برخیز

ای خفته رسید یار برخیز هین بر سر مهر و لطف آمد آمد بر تو طبیب غمخوار ای آنکه خمار یار داری ای آنکه به هجر مبتلایی ای آنکه خزان فسرده کردت هان سال نو و حیات تازه است

در جامعهٔ ایران قرن نوزدهم تحصیلات عالی در اساس امتیازی مردانه بود. دانش در دست زنان ابزاری غیر ضروری پنداشته می شد. گویی تفننی خطرنا ک بود که زن را به ترک جایگاه طبیعی اش یعنی چهاردیواری خانه فرا می خواند. حتی اگر زنی به اعتبار شرایطی ویژه به تحصیلات عالی دست می یافت بیان اندوخته هایش در ملأ عام شایسته پنداشته نمی شد. الهیّات، وعظ، تفسیر، فلسفه و علوم در انحصار مردان بود. جای زن در اندرونی بود و اگر اضطراراً لزومی به خروجش از این محدوده می بود، دیوارهای آجرین جای خود را به دیواری پارچه ای و سیّار به نام چادر می دادند تا زن هرچه زود تر از صحنهٔ اجتماع گذر کند و به مأمن و ملجأ خود – یعنی درون خانه – باز گردد. محدودیّتهای فرهنگی زن را پنهان در هزار توی دیوار و چادر و سکوت و سکون نگاه می داشتند.

البته پیوند زن و ادبیّات در ایران عهدی عمیق و نا گسستنی است. از همان آغاز، آن هنگام که شاعران ما میکوشیدند هویّت ایرانی را زنده نگهدارند و زبان زیبای فارسی را احیاکنند، زنانی چند همگام و همراه مردان بودند. ولی علیٰرغم اینکه نقش زنان در شعر به آغاز ادب فارسی باز میگردد، این حضور ناپیوسته و محدود است. صحنهٔ ادبیّات ما تاچندی پیش عمدتاً در انحصار مردان بود. عوامل بازدارنده و نامطلوب از گسترش ظرفیّتهای ادبی زن جلوگیری میکرد. فرهنگ حجاب تنها حضور جسمانی زن را

٤- چهار رسالهٔ تاریخی دربارهٔ قرّهٔ العین؛ ص ٩٠.

محدود نمی کرد که بر تولید ادبیش هم ناظر و حاکم بود. طی قرون متمادی، صدای زن بخشی از عورت او شناخته می شد و تابع همان قیودی بود که جسم او. یعنی حجاب نه تنها بدن زن را پوشاند که صدایش را هم در هالهای از سکوت نهان کرد. این تنها بدن زن نبود که از عرصه های عمومی تبعید شده بود بلکه صدای او هم جایی در کوی و برزن نداشت. این سکوت و غیاب برای مدّتهای مدید مشروعیّت یافت، شکلی قدّوسی پیدا کرد، تشویق و ترغیب شد. زن زیبای سنتی در سکوت خود جذّاب بود. سنگین و صامت. حضور جسمانی و بیانیش را در جمع انکار می کرد. در پرده می نشست. در پرده سخن می گفت و خوب می دانست که زبان سرخ سر سبز می دهد بر باد.

در چنین محیطی بود که به سال ۱۸۱۷ فاطمهٔ برقانی در قزوین به دنیا آمد. <sup>۷</sup> پدرش ملّا صالح از جمله روحانیون آزاداندیشی بود که در زمینهٔ قرآن و احادیث فضلی گسترده داشت. مادرش زنی ادیب و عمّهاش، میرزا ماه شرف خانم، خطّاطی خبره بود که احکام محمّد شاه قاجار را به خطّی زیبا می نوشت. طاهره نخست از پدر و مادر و پس از اندکی از معلّمی خصوصی در زمینهٔ الهیّات، تفسیر قرآن، شرعیّات و ادبیّات فارسی و عربی تعلیم گرفت. این چنین تحصیلات برای یک زن در آن روزگار امری سخت غیر عادّی بود و عجیب تر آنکه ملّا صالح به دخترش اجازه می داد، از پس پرده، در جلسات کلاس و مباحثه شرکت کند. طولی نکشید که فضل طاهره و توانمندیش در مباحثات و مجادلات شهرتی بسزا یافت و دانشش زبانزد عام و خاص شد. او می خواست به تحصیلات عالیه اش ادامه دهد ولی درهای مراکز علمی بر روی زنان بسته بود و نمی توانست تحصیلات عالی خود را دنبال کند. در عوض، به اقتضای سنّت و محصیلات عالی خود را دنبال کند. در عوض، به اقتضای سنّت و محصیلات عازم عراق بود راهی آن دیارش کردند.

پس از سیزده سال اقامت در عراق، طاهره به ایران بازگشت. او دیگر صرفاً یک واعظ یا شاعر زن نبود. متفکّری بودکه به مصاف مسائل اجتماعیش میرفت و در طول حیات کو تاه و پُر ثمرش علیه برخی از قوام یافته ترین سنن قد بر میافراشت.

تا بیاید سرّ غیبی در عیان درگذرازاین و آن و حین و حان<sup>۸</sup>

طاهره بردار پرده از میان یوم موعودش به عالم شد عیان

نظرات اصلاحطلبانهٔ طاهره با شوهر و پدر شوهرش سخت در معارضه قرارگرفت. لا جرم، همسر و

٧- براي بحث جامع و دقيق زندگي قرّة العين رجوع كنيد به:

Abbas Amanat; Resurrection and Renewal; Ithaca, N.Y; Cornell University Press; 1989. براى نقش پیشکسوت قرّة العین در سنّت ادبی زنان در ایران رجوع کنید به:

Farzaneh Milani; Veils and Words: The Emerging Voices of Iranian Women Writers; Syracuse, N.Y.; Syracuse University Press; 1992.

۸- چهار رسالهٔ تاریخی دربارهٔ قرة العین؛ ص ۱۰۱.

سه فرزند را ترک گفت و به همراه خواهر و شوهر خواهرش بار دیگر عازم عراق شد. در آنجا در منزل سیّد کاظم رشتی که همسرش از اوّلین مدافعین سرسخت حقوق و آزادی زنان بود اقامت گزید. <sup>۹</sup> پس از اندکی به جای سیّد کاظم رشتی که وفات یافته بود نشست و از پس پرده به شاگردان متعدّد رشتی تعلیم داد. قرّة العین بر جایگاهی نشسته بود که سنّتاً در اختیار مردان بود. حتّی امروز که بیش از صد و پنجاه سال از آن زمان می گذرد هیچ زنی به مقام استادی و پیشوایی مردان در حوزههای علمیّه نرسیده است.

به حکم فعّالیّتهایش در عراق طاهره را به ترک سرزمین عثمانی وادار کردند. به ناچار به سال ۱۸۴۷ عراق را ترک گفت و به ایران بازگشت. ورود طاهره به قزوین جنجالی بزرگ آفرید. تمام کوشش ها برای آشتی دادن او با شوهرش نا کام ماند و در همین میان ملا تقی مورد حمله قرار گرفت و درگذشت. طاهره را به جرم طرّاحی قتل پدر شوهر بازداشت کردند و سپس در منزل پدر محبوسش نگاهداشتند. دیری نگذشت که قرّة العین از خانه و قزوین گریخت و راهی طهران شد. حدود یک سال در طهران مخفی ماند و سرانجام به سال ۱۸۴۸ به بدشت رفت و در نشست بابیان رفع حجاب کرد. گروهی به خشم آمدند و محل کنگره را ترک گفتند. برخی ملحدش خواندند. مردی با شمشیر به او حمله برد و مرد دیگری به نام عبدالخالق اصفهانی گلوی خود را برید و متحیّر و بی خود جلسه را برای همیشه ترک گفت. ۱۰

باید پذیرفت که زن راز بزرگ فرهنگ ما بوده است. همان گونه که قرنها جسمش را در چادر پوشاندند خصوصیّات و صدایش را هم جزو محرّمات دانستند. یعنی این فقط جسم زن نبود که باید در حجاب میماند بلکه نامش، نشانش و صدایش هم باید مخفی میماند. سنّتاً زن آرمانی زن محجوبی بود که در ملاّعام نه دیده می شده نه شنیده می شد و نه مطرح بود. او را در پرده و پستو نگاه می داشتند تا نگاه و دست نامحرم به پیکر و حریمش نرسد و گوش نامحرم صدایش را نشنود. حجاب در واقع زاده و مروّج چنین جدایی آرمانی دنیای زن و مرد بود. ناگزیر استعداد زنان در بسیاری موارد پایمال می شد. قرّة العین

۹-در سال ۱۳۲۸ هجری همسر آقا سیّد کاظم رشتی که از مجاهدین وطنپرست بو د در منزل خو د از عدّه ای بانوان روشنفکر دعوتی به عمل آورد. در آن مجلس همسر یبرم خان مجاهد معروف که تازه از تبریز به تهران آمده بود حضور داشت. گفتگو در اطراف اوضاع خراب کشور و حال اسفناک زنان به طول انجامید. احساسات میهنپرستی همگی تحریک شد و بالاخره در آخر جلسه اشخاص حاضر که قریب شصت تن بو دند همگی دست اتّحاد بهم دادند و قسم خور دند که فکری به حال ملّت پریشان ایران بکنند و برای گرفتن تصمیمهای بعدی این جلسه را هر هفته ادامه بدهند. دفعهٔ بعد در منزل بانو زینت امین شادر وان آقا سیّد عبدالله معروف به اتابیکی که از شعرا و آزادیخواهان بود دعوت به عمل آمد. پس از مباحثهٔ طولانی و سخنرانی های مفصّل پایهٔ تشکیل جمعیّتی به نام "انجمن مخدّرات وطن" گذاشته شد.»

بامداد، بدرالملوک؛ زن ايراني از انقلاب مشروطيت تا انقلاب سفيد؛ جلد دوّم؛ طهران؛ ١٣٤٧؛ ص١٣٠.

١٠- براي زندگي نامه كو تاهي از عبدالخالق اصفهاني رجوع كنيد به:

ملک خسروی نوری، محمّد علی؛ تـــــــاریخ شــــــهدای امــــــر؛ جلد دوّم؛ مؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری؛ ۱۳۰ بدیع؛ صص ۱۱۹–۱۲۲.

علیه جملگی این قیود-البته در لوای مذهب-قیام کرد.

اگر به باد دهم زلف عنبرآسا را وگر به نرگس شهلای خویش سرمه کشم برای دیدن رویم سپهر هر دم صبح گذار من به کلیسا اگر فتد روزی

به روز تیره نشانم تمام دنیا را برون برآورد آئینهٔ مطلًا را بدین خویش برم دختران ترسا را<sup>۱۱</sup>

اسیر خویش کنم آهوان صحرا را

قرّة العین مخالف تبعیضات جنسی بود. درست است که علایق او یکسره در زمینهٔ الهیّات و خواستهایش کلاً مذهبی بود، ولی در عمل و به عنوان یک زن او برای فرصتی مبارزه می کرد تا همهٔ زنان بتوانند برای خود بیندیشند، استدلال کنند و حاکم بر سرنوشت خویش شوند. و طبعاً این همه در حکم معارضه با جایگاهی بود که سنّت برای زن قائل بود. قرّة العین حاشیه نشینی و انزوای زن را نهذیرفت. نقشهای موجود زنانه را برانداخت و تصویر و سرنوشتی تازه برای زن ارائه داد.

تا کی و کی پند نیوشی کنم چند نهان بلبله پوشی کنم چند ز هجر تو خموشی کنم پیش کسان زهد فروشی کنم تاکه شود راغب بازار من

خرقه و سجّاده به دور افکنم باده به مینای بلور افکنم خرقه و سجّاده به شور افکنم شعشعه در وادی طور افکنم به شور افکنم

بر در میخانه بود جای من عشق علم کوفت به ویرانهام داد صلا بر در جانانهام بادهٔ حقّ ریخت به پیمانهام از خود و عالم همه بیگانهام

حقّ طلبد همّت والاي من

ساقی میخانهٔ بزم الست ریخت بهر جام چو صهبا ز دست ذرّه صفت شد همه ذرّات پست از اثر نشئهٔ صهبای من از اثر نشئهٔ صهبای من

عشق به هر لحظه ندا می کند هرکه هوای ره ما می کند کی حذر از موج بلا می کند

پای نهدبر لب دریای من ۱۲

قرّة العین زیربنای رابطهٔ زن و اجتماع را برهم زد. در عصری که از زنان سکوت و غیاب و سکون می خواست او بر خود بنیادی و فردیّت و تحرّ ک زن پای فشرد و بی چهرگی و بی صدایی و بخصوص عدم تحرّ ک را نپذیرفت. او مرزهای تصنّعی تحمیل شده بر زن را بر نتافت. تجسّم تحرّ ک و توان و تلاش بود. از شهری به شهری و از دیار و فرهنگی دیگر می رفت. تن به سکون نمی داد. زمانی در بغداد، چندی در قزوین، روزی در نور، دگر روز در طهران، گاه در کرمانشاه و همدان وگاه در بدشت و آمل بود و به هر

١١- چهار رسالة تاريخي درباره قرة العين؛ ص٩٤.

١٢- چهار رسالة تاريخي دربارة قرة العين؛ ص٩٥.

جا قدم مینهاد حضور انکار ناشدنی داشت که همچون آفتاب نیمروز پنهان شدنی نبود. و البتّه در فرهنگی که زن را به چارچوب خانه و حجاب تصلیب می کرد حضور و تحرّ ک قرّة العین حیرت آور و خوفانگیز بود.

تحرّ ک جسمانی قرّ قالعین با سفر ذهنی و معنوی و تلاش برای یافتن هویّت و صدایی مستقل توازی داشت. در عرصهٔ سخن و ادب قرّ قالعین جای جدیدی برای زن ایرانی باز کرد و برای خود و دیگر زنان حیاتی اجتماعی – علنی رقم زد. او حضور را به جای غیاب، فصاحت را به جای سکوت، سنّتشکنی را به جای تسلیم، و هویّت زنانه را به جای بی چهرگی نشاند. او پایه گذار سنّت ادبی و جنبش زنان در ایران است. اگر در بیش از هزار سال ادبیّات شکوهمند و مکتوب فارسی نقش ادبی زنان حاشیهای و رنگ پریده است، اگر نام فقط چند زن در میان انبوهی مرد در دنا ک و حیرت آور است، از اواسط قرن نوز دهم و بعد از سکوتی بس طولانی، این روند شروع به تغییر کرد. زنان دیگر ساکت و غایب نبودند. حضور و تحرّ ک داشتند و در عرصههای عمومی رخ می نمودند.

تحرّ ک و تموّج درونمایهٔ محورین اشعار قرّة العین است. به همین دلیل افعالی همچون برخاستن، پریدن، در راه بودن، و از کوی و دری به کوی و در دیگر رفتن به کرّات در اشعارش استفاده می شوند. واژهٔ خیز و برخیز از مستعمل ترین کلمات در آثار اوست. ولی شاید بهترین نماد تحرّ ک در اشعار قرّة العین استفادهٔ درخشانی است که از تصویر باد می کند. اگر در بیش از هزار سال ادب فارسی باد راوی و پیام آور زنان شاعر و قهرمانان زن ما بود در اشعار قرّة العین زن با باد همگام می شود و با صدایی بلند و رسا صدایش را مستقیم به گوش دیگران می رساند و حضور بی واسطه اش را بر صحنهٔ اجتماع ثبت می کند.

در ادبیّات درخشان و کهن ما شرم و آزرم زنانه و غیرت مردانه ایجاب می کرد که زنان محصور اندرونی باشند و نتوانند بدون ترفندهای روایی در ملأ عام سخن گویند و حضور یابند. نا گزیر این محبوسان بی تحرّ ک، این ساکنین حرمسرا و اندرونی باد را به عنوان مرکب خیالی خود انتخاب می کردند. مثلاً لیلی که به گفتهٔ نظامی خود شاعری توانمند بود اشعارش را بر تکههای کاغذ می نوشت و به باد می سپارد تا شاید بخت خفته اش یاری کند و چشمان چشم به راه قیس مجنون به آنها روشن شود. حتی ویس، این زن سنت شکن و عصیانگر ادبیّات کهن، عشق رامین را یکسره مدیون پا در میانیهای باد بود. زلیخاهم مدّتها مخاطب و یاوری جز باد نداشت:

«دلی پر درد چشمی خونفشان داشت به معشوقان بری پیغام عاشق ز دلداران نوازش نامه آری کس از من در جهان غمدیده تر نیست دلم بیمار شد دلداریم کن به عالم هیچ منزلگه نباشد

به باد صبحدم این داستان داشت»: بدین جنبش دهی آرام عاشق کنی غمدیدگان را غمگساری ز داغ هجر ماتمدیده تر نیست غمم بسیار شد غمخواریم کن کت آنجا گاه و بیگه ره نباشد چو در بندند از روزن درآیی بکن از جانب من جستجویی برآ بر تختگاه تاجداران بهر تختی نشان جو از شه من قدم نه بر لب هر جویباری به چشم آید ترا آن سرو دلجوی

ز در ور خود بود آهن درآیی ببخشا بر چو من بیراه و رویی درآ دردار ملک شهریاران بهر شهری خبر پرس از مه من گذار افکن بهر باغ و بهاری بود بر طرف جویی زین تک و پوی

تنها زنان قهرمان ما که آفریدهٔ ذهن و قلم مردانند وامگذار باد نبودند. زنان شاعر نیز نیازمند مرزپیمایی های باد بودهاند. در اشعار زنان متعددی باد در نقش پیامبر و پیام آور رخ می نماید. تاج الدوله سوگلی فتحعلی شاه می نویسد:

پیغام من دلشده را پس که رساند دیگر دل بیچاره صبوری نتواند<sup>۱۴</sup> باد از سر کوی تو گذشتن نتواند تاکی به صبوری بفریبم دل خود را

قرّة العین این آیین قدیمی را از بیخ و بن تغییر داد، علیه دیوارهای مرئی و نامرئی قیام کرد و پا را از حیطهٔ مجاز زنان بیرون نهاد. او نه پذیرای انزوا و پردهنشینی شد و نیازی به باد دید که رابط او با جهان خارج شود.

گر به تو افتدم نظر چهره به چهره رو به رو

شرح دهم غم تو را نکته به نکته مو به مو

از پی دیدن رخت همچو صبا فتادهام

خانه به خانه در به در کوچه به کوچه کو به کو

میرود از فراق تو خون دل از دو دیدهام

دجله به دجله يم به يم چشمه به چشمه جو به جو

دور دهان تنگ تو عارض عنبرین خطت

غنچه به غنچه گل به گل لاله به لاله بو به بو

ابرو و چشم و خال تو صید نموده مرغ دل

طبع به طبع و دل به دل مهر به مهر و خو به خو

مهر تو را دل حزین بافته بر قماش جان

رشته به رشته نخ به نخ تار به تار پو به پو

۱۳- جامی، نورالدّین عبدالرّ حمان؛ **مثنوی هفت اورنگ**؛ به تصحیح مرتضیٰ مدرّس گیلانی؛ طهران؛ ۱۳۷۰؛ ص ۶۳۲. ۱۴- دلریش، بشریٰ؛ **زن در دورهٔ قاجا**ر؛ طهران؛ ۱۳۷۶؛ ص ۱۴۱.

در دل خویش طاهره گشت و ندید جز تو را

صفحه به صفحه لا به لا پرده به يرده تو به تو ١٥

اگر در بیش از هزار سال ادب فارسی باد راوی زنان شاعر و قهرمانان زن ما بود، در این شعر زن با باد همگام و یکی می شود، بلند و رسا صدایش را مستقیم به گوش دیگران می رساند و حضور بی واسطه اش را بر صحنهٔ اجتماع ثبت می کند. او دیگر نه محبوس و نه محصور اندرونی است و نه نیاز مند بادی که نقش پیام آور و پیام بر او را ایفاکند. شاعر به وضوح می گوید که خود او همچو صباست. یعنی در این شعر زن مرزها را می پیماید و تیز پا و توقف ناپذیر به عرصه های ممنوع قدم می گذارد. از دری به در دیگر می رود و از کویی به کوی دیگر. توقف و غیاب و سکون را نمی پذیر د. جریان دار د. سیّال است. مدام در جستجو برای افقهای فلسفی و فکری و هنری تازه است. به گمان من همین جنب و جوش و تحرّ ک طاهره در اشعار و زندگی شخصی اش نافی مفهوم حجاب به دقیق ترین و عمیق ترین مفهوم آنست. قرّة العین نه تنها در ایران که در سراسر خاورمیانه اوّلین زنی است که علناً و در حرکتی نمادین با حجاب به مفهوم گستر ده اش مبارزه کرد. او حجاب را فقط پوششی برای زن نمی دانست بلکه آن را همچون زنجیری می پنداشت که تحرّ ک را از او در یغ می دارد.

تنها روایاتی که از کشف حجاب زنان پیش از قرّة العین داریم اعتراضهای سیاسی زنانی است که با فلسفهٔ حجاب مخالفتی نداشتند. به عنوان مثال، پس از به دار کشیدن منصور حلّاج، خواهرش در شهر بغداد فقط نیمی از روی را به چادر گرفته و نیمهٔ دیگر را گشاده بود. مردی از او پرسید: «چرا رویت را تمام نمی پوشانی؟» گفت: «تو مردی به من بنمای تا من روی بپوشانم.» دختر بوذرجمهر هم همچون خواهر حلّاج با بر گرفتن حجاب خویش میخواست "نامردی" مردان سیاست پیشه را به ثبوت برساند. وقتی پدرش را بر دار کردند، او همچنان نیمه عریان در کوی و برزن می دوید. همین که به زیر دار رسید خود را پوشانید و چشم بر هم نهاد. انوشیروان گفت شاید که حکمتی در این کار باشد. او را پیش خواند و دلیل آن پرده در آیی و این عفاف اختیاری را خواست. در جوابش دختر گفت این همه مردان مرد نبودند و پدر من تنها مرد این جمع بود. اگر اینها مرد می بودند نمی گذاشتند تو پدر مرا اینچنین بر دار کنی.

قرّة العین علیه فرهنگ حجاب قیام کرد. فرهنگی که پذیرای جدایی دنیای اندرونی و بیرونی است. در چنین فرهنگی تقیّه امری است پذیرفته. تعارف از جمله ضروریّات است. دیوار رکن رکین معماری است. ظاهر و باطن دو دنیای متمایزند. کلّیگویی امری متداول است. دو پهلو سخن گفتن و با سیلی صورت را سرخ نگاهداشتن امری است پسندیده. یعنی همان روح فرهنگی که زن را در درونی و بیرونی متفاوت می خواهد در مناسبات زن و مرد، روابط فرد و اجتماع و در غایت در رابطهٔ شخص با خویشتن خویش حفظ و تکرار می شود. قرّة العین چنین حجابی را نپذیرفت و علیه آن عصیان کرد.

١٥- چهار رسالهٔ تاريخي دربارهٔ قرة العين؛ ص١٠٤.

با نواهای نوای نینوا ریزی از اشراق وجهی نار طور در نگر با چشم ساقی در نگر یاب ایشان را بجذب اقدرم تا به کی مانی تو سرّ خافیه قرّة العینم بیا اندر نوا تا ربایی جملهٔ ذرّات نور جان من برخیز با شور و شرر خیز از جا نور چشم انظرم تا به کی در قعر یأسی طرحیه

درک قرّة العین از حجاب عمیق و فلسفی بود. او میدانست که حجاب به مفهوم سنتیاش تنها پوششی زنانه نیست بلکه با گرفتن حق تحرّ ک از زن او را محبوس اندرونی میکند. او علیه چنین حجاب فراگیری قد علم کرد و برای زن حیاتی اجتماعی رقم زد. در عرصهٔ سخن و ادب جای جدیدی نه تنها برای خود که برای زن ایرانی باز کرد.

پس چرا آنچنان که باید و شاید سهم قرّة العین در بیداری زنان در ایران و خاورمیانه شناخته نشده است؟ چرا در کتابهای متعدّدی که دربارهٔ جنبش زنان در ایران و خاورمیانه نوشته شده اغلب اشارهای حتّیٰ گذرا به قرّة العین نمی شود؟ در معتبر ترین این مطالعات از هدی شعراوی و سیزانبراوی که به سال ۱۹۲۳ در بازگشت از کنگرهٔ اتّحادیّهٔ بین المللی زنان در رم بدون حجاب وارد ایستگاه قطار قاهره شدند و از عنبره سلام که چهار سال بعد در بیروت کشف حجاب کرد با تحسین فراوان یاد و تجلیل می شود ولی از قرّة العین که هفت دهه قبل از این ماجراها نه تنها رفع حجاب کرد که به زن حضوری علنی بخشید نام و نشانی نیست؟

شاید هنوز هم که هنوز است نمی توانیم پذیرای موجودیّت تاریخی و فردیّت بیبدیل قرّة العین باشیم. شاید به شیوهٔ مرضیهٔ آبا و اجدادی میخواهیم زنی راکه یک عمر با حدها و دیوارها مبارزه کرد و با زندگی بهای شهامتش را پرداخت در پشت پردهٔ سکوت و سکون و غیاب مخفی نگهداریم. شاید ما مسلمانان، همچون نقشی که بر سنگ قبر ملا تقی حک کرده ایم کما کان میخواهیم این مبارز آزادی را پنهان در هزار توی پرده و سکوت نگاهداریم. شاید بهائیان آنچنان به اهمیّت این شیرزن در زمینهٔ اعتقادات دینی او عنایت کرده اند که دیگر توجّهی به ابعاد دیگر پیام و زندگیش مبذول نداشته اند. به هر سبب آیا به راستی پردهٔ تعصّب کی به کنار خواهد رفت و حقّ مطلب کی ادا خواهد شد؟ به قول سهراب سیهری:

پرده را برداریم بگذاریم که احساس هوایی بخورد

<sup>\*</sup> 

١٤- چهار رسالهٔ تاريخي دربارهٔ قرة العين؛ ص١٠٠.

کار ما نیست شناسایی "راز" گُل سرخ
کار ما شاید این است
که در "افسون" گُل سرخ شناور باشیم.
پشت دانایی اردو بزنیم
دست در جذبهٔ یک برگ بشوئیم و سر خوان برویم.
صبحها وقتی خورشید در می آید متولّد بشویم

هیجانها را پرواز دهیم

روی ادراک فضا، رنگ، صدا، پنجره گل نم بزنیم.

\*

کار ما شاید این است که میانگل نیلوفر و قرن پی آواز حقیقت بدویم.

اگر پردهها را برداریم، اگر هیجانها را به پرواز درآوریم، اگر پی آواز حقیقت بدویم، قرّة العین را گرامی میداریم و یاد و نام عزیزش را جاودان و جهانگیر میخواهیم.

# تبعید بلبل مادینه از سرزمین گُل و بلبل

فرزانه میلانی برای برادرم، عبّاس میلانی

آیا هرگز به غیاب طولانی و تحمیلی بلبل مادینه از باغهای ایران اندیشیده اید؟ راستی چرا، برای قرنها این پرندهٔ زیبا و مهاجر ممنوع الحضور و ممنوع الصدا تصویر شده است؟ چرا بر خلاف ادبیّات غرب، این بلبل نرینه است که مدام چهچه می زند و برای گل نغمه می سراید؟ چرا خود را در معرض خار و خراش و "بی وفایی" گل همیشه ساکت و ساکن و منفعل قرار می دهد ولی به بلبل مادینه که هم زبان خود اوست عنایتی ندارد؟ چرا بلبل خوش صدا و آزاد نماد مردانگی آ و گل صامت و محصور تجسّم زنانگی است؟

ایران بیش از ۴۹۰نوع پرندهٔ مختلف دارد. <sup>۳</sup> با همهٔ این تنوّع، بلبل و عشقش برای گل چنان مقام بلند و اهمّیتی ویژه داشته که ایران را سرزمین گل و بلبل خواندهاند. <sup>۴</sup> ولی در ماجرای عشق گل و بلبل نکتهٔ

۱- نه تنها در بسیاری اشعار انگلیسی بلبل را مادینه تصویر کردهاند بلکه در زبان انگلیسی واژهٔ مترادف دیگری که برای Nightingale است که اشاره به افسانهٔ فیلوملا دارد. زبان این شاهزاده خانم آتنی را که مورد تجاوز شوهر خواهر خود قرار گرفته می بُرند تا حکایتش را نتواند بازگو کند. ولی او که سکوت در قاموسش نمی گنجد روایت تجاوزش را از طریق بافندگی بازگو می کند و پس از ماجراهایی بس طولانی خود تبدیل به بلبل می شود.

۲- بلبل چنان با مردانگی مترادف شده است که آلت تناسلی مردان و بویژه پسران را "بلبل" میخوانند. رجوع کنید به فرهنگ معین و لغتنامهٔ دهخدا.

<sup>3- &</sup>quot;Bird in Iran", Encyclopeadia Iranica, Derek A. Scott, ed. Ehsan Yarshater, vol. IV, Fascile 3, London and New York, 1989, pp.265-272.

۴- نوای زیبا و پر تب و تاب اغلب تمثیلی است برای نیاز عمیق و غریزی انسانها به آزادی و رهایی. برای بحث درخشانی در این مورد در ادبیّات اتّحاد جماهیر شوروی رجوع کنید به:

جالبی نهفته که اغلب نادیده گرفته شده و به گمان من محتاج بازاندیشی و بازنگری است. مرادم سرنوشت حیرت آور بلبل مادینه است که قرنهاست از باغهای ایران طرد و ازگلستان ادبیّات فارسی رانده شده است. <sup>۵</sup>حتی در نوشتهٔ زنان شاعر و نویسندهٔ معاصر هم که زن به کرّات به پرندهای در قفس تشبیه می شود سخنی از بلبل مادینه به میان نمی آید. به قول پروین اعتصامی:

در قفس می آرمید و در قفس می داد جان در گلستان، نام از این مرغ گلستانی نبود <sup>9</sup> گویی بلبلان همه نرینه اند. از رودکی گرفته تا فردوسی، از حافظ و سعدی گرفته تا مولانا جلال الدّین رومی جملگی بلبل را مذکر و راوی دانسته اند و گل صامت را مؤنّث و مروی. اوّلی مأمن در آسمانها داشته و دیگری مقصور و محصور درگلستان بوده است.

البته نماد زنانگی و مردانگی در غرب هم تحرّ ک مردان و سکون زنان را تأکید و تأیید می کند. ولی اگر نماد زنانگی در فرهنگ ما یا چون بلبل مادینه محکوم به غیاب یا چون گل ترغیب به سکوت و سکون است، در غرب نشانهٔ زنانگی آئینه ای دستی است. در یکی زنان تشویق به زندگی در پر ده اند، در دیگری زنان در قید و بند آئینه تجسّم شده اند. جالب آنکه علیْرغم این تفاوت جالب و چشمگیر، در هر دو مورد، زنانگی مترادف با بی تحرّ کی است. آئینهٔ ونوس الههٔ عشق و زیبایی است. در مقابل اسلحهٔ مارس، یعنی نشان مردانگی، خدای جنگ است. یکی ایستاست و ریشه در خاک دارد. بی تحرّ ک است. مصلوب در قاب آئینه است. آن دیگری در حرکت است. رهاست. تیری است رو به آسمان. کار یکی جلوه گری است دیگری اهل عمل است. یکی به زمین و طبیعت وصل شده، در بند است. در چهارچوب آئینه ای دستی محبوس است. برای دیگری مرز و حدّی جز آسمان منیع متصوّر نیست.

نیّت من از مطرح کردن دو مثال نمادین بالا اشاره به این واقعیّت است که نه تنها در ایران که در اغلب جوامع امکان حرکت آزاد و بلا شرط از زنان دریغ شده است. مهار کردن زن در فضایی فروبسته و حاشیه ای و مجاز ندانستن حضور و مشارکت فعّال وی در عرصهٔ فعّالیّتهای اجتماعی پدیدهای جهانی است. این محدودیّتها هرچند متناسب با زمان و شرایط فرهنگی تغییر میکند و بنا به مقتضیات دوران و خصوصیّات فرهنگی میشود در نظامهای مرد سالار پایه و اساس تبعیض جنسی است.

Hingley, Roland; Nightingale Fever; New York; 1981.

هر چند در زبان فارسی "بلبله" به معنی "اندوه و گرفتگی دل" نیز استفاده می شود (بسرهان قساطع)، ناله و آواز بلبل در ادبیّات فارسی بیشتر تمثیلی است برای درد عشق. به قول خاقانی:

گفتم ز اسرار باغ هیچ شنیدی بگو گفت دل بلبل است در کف گل مبتلا

۵- میگویند این بلبل نرینه است که نوایی سخت دلپسند دارد و ضرب المثل معروفی است که «بلبل هفت بچّه میگذارد و فقط یکی بلبل میشود.» ولی تکلیف آن شش "بچّه" دیگر چه میشود؟ آیا به حکم اینکه به خوش صدایی همنیای خود نیستند می توان در بلبل بودن آنها هم شک روا داشت؟

۶- اعتصامی، پروین؛ دیوان؛ طهران؛ ۱۳۵۳؛ ص۱۵۳.

بیم و بیزاری از تحرّ ک زن مختص یک فرهنگ و ویژهٔ یک دورهٔ خاصّ نیست. حیطه ای گسترده و قدمتی طولانی دارد. فرهنگهای مختلف در طول اعصار هریک به روشی ویژهٔ خود تحرّ ک زنان را محدود ساخته اند. سرزمین پهناور چین که یکی از کهن ترین گهواره های تمدّن انسانی است، حدود هزار سال پای میلیون ها زن را در قالبی تنگ نهاد و انسان دو پا را به موجودی فلج و محبوس در خانه تبدیل کرد. کفش چینی بدن زن را به شکلی تغییر می داد که همهٔ هستیش را دگرگون می ساخت. «زنان بالاجبار کمتر حرکت می کردند. به جای ایستادن بیشتر می نشستند. به جای بیرون رفتن ماندن در خانه را ترجیح می دادند. چون حرکت کمتری می کردند، به تدریج ضعیف تر و منفعل تر می شدند. «این پای مثله شده نه تنها نماد زیبایی و ظرافت زن که نشانهٔ نجابت وی شد. بقایای این سنّت را می توان کما کان در پای فوق العاده کوچک سیندر لا مشاهده کرد. قدیمی ترین روایت مکتوب سیندر لا از چین می آید و متعاقب با شروع کفش چینی نگاشته شده است. <sup>۸</sup> در این افسانه که یکی از محبوب ترین قصّهها در غرب و شرق است، شاهزاده ای دیر پسند تمامی سرزمین خود را در می نوردد تا معشوق کوچک پای خود را بازیابد. نه سجایای اخلاقی سیندر لا، نه شخصیّت و خلق و خوی مهربان و بر دبارش که تنها دو پای از کوچکی سجایای اخلاقی سیندر لا، نه شخصیّت و خلق و خوی مهربان و بر دبارش که تنها دو پای از کوچکی بی بدیلش او را از قعر فقر و فلاکت به اوج دولت و ثروت می رساند. ۹

حتیٰ باربی، این محبوب ترین عروسکها، پایش همچون پای سیندرلا و میلیونها زن چینی، به غایت کوچک و درواقع مثله شده است. با قد رشید و هیکل زنانهاش، باربی پای یک دختر بچّهٔ چهار پنج ساله را دارد و حتیٰ نمی تواند روی آن بایستد.

هرچند کفش چینی مصداق بارز و افراطی تلاش برای محدود کردن زنان به خلوت خانه است ولی تنها نماد بیم از تحرّ ک زنان نیست. هزاران زن را در امریکا و اروپای قرون وسطیٰ به جرم جادوگری سوزاندند یا برای عبرت دیگران به دار آویختند. چه بسا در نوردیدن مرزهای سنتی آنها را زنده طعمهٔ آتش کرد. ' جالب آنکه هنوز هم زنان جادوگر را سوار بر مرکب جارو تصویر میکنند. یعنی چهرهٔ نازیبای آنها همان اندازه نامطلوب و کریه است که تحرّ کشان. با چین و چروک چهرهشان، با دماغ دراز و بی قوارهشان، با موی ژولیده و سرکششان زنان جادوگر بر مرکب جاروی خود سوارند و یادآور این حقیقت که تحرّ ک زنان ناپسند و حتی شیطانی است. زن آرمانی، زنی که جادوگر و شیطان صفت نیست

<sup>7-</sup> Patricia Buckley Ebrey; The Inner Quarter; Berkeley; 1993; p.41.

<sup>8-</sup> Alan Dundes, ed.; Cinderella: A Casebook; New York; 1983.

۹-برای تحلیلی جامع و ارزنده از یک روایت اسلامی سیندرلا رجوع کنید به:

A Cinderella Variant in the Context of a Muslim Women s Ritual; in Ciderella A Casebook; op. cit.; pp.180-193.

۱۰ - آمار دقیقی از زنانی که به جرم جادوگری محکوم به مرگ شدند در دست نیست. تخمینها بین ۳۰۰۰۰ تا رقم ۹ میلیون در نوسان است.

استفادهٔ آزاد و نامحدود از اماکن عمومی را امتیازی منحصر به مردان میداند و پا را هرگز از گلیم خود فراتر نمینهد.

این هراس از تحرّ ک حتّیٰ به اعضای بدن هم تعمیم می یابد. برای مدّتها هیستریا – این عارضهٔ به اصطلاح زنانه – زهدانی سرگشته و متحرّ ک دانسته می شد. یعنی حتّیٰ تحرّ ک رحم زن هم بیماری زا و منبع شر به نظر می آمد. این گمان که نه تنها مردان بلکه جزء جزء وجودشان عنصری فعّال و متحرّ ک است قرنها امری بدیهی بود. در کتابهای علمی، تا همین چند سال پیش، نطفه را دارای سرعتی حیرت آور تصویر می کردند که با تعجیل به سوی تخمک بی حرکت و منتظر می رود تا آن را بارور کند. بی سبب نیست که هما کنون زنان در عربستان سعودی اجازهٔ رانندگی ندارند و زنان ایرانی همچنان برای صدور اجازهٔ خروج و گذرنامه نیازمند اجازهٔ کتبی همسر یا قیّم خود هستند. در بسیاری زبانهای دنیا، منجمله فارسی، زنی که تحرّ ک دارد نماد فساد اخلاقی است. آن زن "ولگرد"، "هرجایی" و یا "خیابانگرد"، زنی فاسد و منحط شناخته می شود.

هرچند این باورها و قوانین به ظاهر ناهمگون و پراکنده می آیند، ولی در پس جملگی آنها هدف و آرمان واحدی می توان سراغ کرد که همان سکون زنان است. سکونی اجباری که گاه زیر لوای مذهب و سنّت و زمانی به عنوان گامی در جهت حفظ زیبایی و امنیّت زن رخ می نماید و توجیه می شود. پیامدهای این باورها و احکام در همهٔ زمینه های اجتماعی محسوسند. از یک سو، دستیابی مرد و زن را به یکدیگر محدود می کنند و از سوی دیگر مانع حضور و مشارکت برابر زنان در عرصه های عمومی می شوند. در عرصهٔ سیاسی آنان را از برخی فعالیّتهای عمده باز می دارند. در عرصهٔ اقتصادی آنان را از حقوق و قرصهٔ سیاسی آنان را از برخی فعالیّتهای عمده باز می دارند. در عرصهٔ اقتصادی آنان را از حقوق و آزادی های مدنی محروم می کنند. از لحاظ حرفه ای آنان را از اشتغال در بسیاری حِرَف مهم باز می دارند. از لحاظ آموزشی راه دسترسیشان را به مراکز آموزش عمومی محدود می کنند. و با الاخره در عرصهٔ هنری اجازه نمی دهند که زنان بتوانند در همهٔ هنرها استعداد خود را شکوفاکنند و به منّصهٔ ظهور رسانند.

حرکت آزادانه و دستیابی به فضاهای عمومی زیربنای آزادی است. استقلال مالی، دسترسی به آموزش و پرورش عالی، حضور در عرصههای سیاسی، بالندگی در صحنههای هنری امکان دسترسی و تسلّط بر اهرمهای قدرت جملگی نیازمند این تحرّ ک و پویاییاند. محصور کردن زن و محدود کردن آزادی تحرّ کش بنیاد استثمار است. جنبش زنان، اجتماعی از زنان در جنبش است. زنانی که در حرکتند. زنانی که ارزش و اهمیّت تحرّ ک خود را می دانند و نمی خواهند به سکونی اجباری تن در دهند.

امکان حرکت آزاد همزاد تجدّد و از شاخصه های اصلی آن است. زیباترین بیان این واقعیّت را می توان در این قول نویسنده و اندیشمند توانا، میلان کوندرا، سراغ کردکه میگفت تجدّد زمانی آغاز شد

که دن کیشوت مأمن و مأوای خویش را به قصد کشف جهان وانهاد. ۱۱ خلوت خانه و آرامش جهان مألوف را ترک کرد و همراه یار وفادارش سانچو تسلیم مرگ و جنون شد تا دنیایی از رنگ و نور دیگر را تجربه کند و صدایی دیگر را بشنود. طبعاً مراد کوندرا این نبوده که قبل از دن کیشوت دیگران ترک یار و دیار نگفته بودند. نیّتش اشاره به این حقیقت است که اگر در قرون وسطیٰ جنگ و زیارت مصادیق عمده تحرّ ک بودند با آغاز تجدّ د تحرّ ک انگیزه هایی نو یافت. دیگر مختصّ یک قشر و یک گروه خاصّ نبود. گاه به شکل کوچ روستائیان به شهرها تجلّی می کرد، زمانی به سودای سود و به قصد فتح سرزمین های نو آبهای جهان را در می نوردید، گاه همچون دلاور مانش سوار بر مرکبی نگون بخت نماد پویندگی و جویندگی می شد. تجدّ د با سیر و سلوک انسان هایی آغاز شد که به گفتهٔ داریوش آشوری در جهانی "در خود فروبسته و خودبسنده" زندگی نمی کردند. ۱۲

تحرّ ک ویژگی و حقّ شهروند متجدد است. شاید به همین خاطر میشل فوکو میگفت با ریشه گرفتن تجدد مفهوم مجازات هم دگرگون شد. اگر در جوامع سنتی کیفر بزهکار تنبیه بدنی بود با تجدد شهروند گناهکار از حقّ تحرّ ک محروم شد. بجای داغ و درفش و قصاص و قطع عضو، مجرم را از حقّ تحرّ ک باز داشتند. لا جرم محبس متداول ترین ابزار مجازات شد. هرچند «زندان قدیمی تر از آن است که بتوان گفت با مجموعهٔ قوانین جدید متولّد شده است» ۱۳ ولی رواج بی سابقهٔ آن در نظام کیفری چند قرن اخیر مؤید اهمیّتی است که جوامع متجدّد برای تحرّ ک قائل شده اند.

ولی آن هنگام که غرب به راه تجددگام نهاد و تحرّک را یکی از اساسی ترین حقوق مدنی انسان شمرد، اجتماع ایران کما کان و حتّیٰ با شدّت و حدّت بیشتری تحرّک زنان را نفی و طرد کرد ۱<sup>۴</sup> و آنان را به عرصهٔ اندرون محدود و مقیّد ساخت. در حالی که نزد مردان تحرّک همواره ارزشی والا و ستودنی قلمداد می شد. برای زنان هرگونه حرکتی آنسوی مرزهای معیّن شده جایز به شمار نمی رفت.

قرنها، دیواری نمادین فضا را در ایران به دو بخش اندرونی/بیرونی تقسیم کرده و عرصههای عمومی را مختص مردان دانسته بود. یعنی سوای مرزهای طبقاتی و قومی، نظام اجتماعی بر اساس

<sup>11-</sup> Milan Kundera; *The Art of the Novel*; translated by Linda Asher; New York; 1988; pp.3-20.

۱۳-فوکو، میشل؛ مراقبت و تنبیه: تولد زندان؛ مترجمان: نیکو سرخوش و افشین جهاندیده؛ طهران؛ ۱۳۷۸؛ ص ۲۸۶. ۱۴- جالب آنکه در همان کتاب دن کسیشوت که نخستین اثر راستین ادبیّات مدرن جهان است، اوّلین زن پوشیده در حجاب اسلامی که زورایدا زنان مسلمانی که در صحنهٔ ادبیّات غرب رُخ نمود. قبل از زورایدا زنان مسلمانی که در صحنهٔ ادبیّات اروپا ظاهر می شدند زنانی مستقل و قدر تمند بودند. از برامیمند تا نیکولت و شاهدختهای متعدّد جملگی نه مظلوم بودند و نه محجوب. نه محصور بودند و نه تبعیدی ورطهای هولناک. نقشی عامل و فعّال ایفا کردند. حضوری انکار ناشدنی و ارادهای آهنین داشتند. برای بحث جامعی در این زمینه رجوع کنید به:

Mohja Kahf; Western Representation of the Muslim Woman: From Tergamant to Odalisque; Texas; 1998.

جنسیّت نیز دو پاره بود. تمایزی اساسی و شناختشناسی میان دنیای زن و مرد وجود داشت. همان روح فرهنگی که دور خانه ها دیوار میکشید و زن را درون دیواری پارچهای محصور میکرد، حضور وی را در فضاهای عمومی بر نمی تابید. جای زن در چهار دیواری خانه بود. به عنوان نمونه سخنان اوحدی مراغهای اندکی است از بسیار و مشتی نمونهٔ خروار:

زن چو بیرون رود، بزن سختش خودنمایی کند، بِکَن رختش ور کند سرکشی، هلاکش کن زن چو خامی کند، بجوشانش رخ نپوشد، کفن بپوشانش

در چنین دورانی سکون زن نه تنها تشویق و ترغیب شد که مشروعیّت یافت و شکلی قدّوسی پیدا کرد. زن پارسا حضور جسمانی و بیانیش را در جمع انکار می کرد. هرزه نمی رفت. هرزه سخن نمی گفت. عصمتش را پاس می داشت. بر آرزوهایش مهار می زد. حدّ خود را می شناخت و خوب می دانست که پا را نباید از گلیم خود فراتر نهد. زن ناشزه، یعنی زن نافرمان و خاطی، زنی بود (و هست) که بی عذر موجه و بدون توافق همسر خانه را ترک می کرد. تحرّ ک برای زنان غیر لازم و حتّی خطرناک و فتنه انگیز پنداشته می شد. گویی تفننی زائد بود که زن را به ترک جایگاه طبیعی اش فرا می خواند. فرهنگ حجاب مروّج چنین جدایی آرمانی دنیای زن و مرد بود که گاه به تحبیب و زمانی به تهدید، حقّ حرکت آزاد را از زنان دریغ می کرد. برای خروج از خانه، حتّی برای انجام فرائض مذهبی از قبیل زیارت و سفر حجّ، زنان دریغ می کرد. برای خود بودند. کوچه و بازار و حقّ گشت و گذار بی اذن و اجازه در آن در انحصار مردان نیازمند اجازهٔ همسر خود بودند. کوچه و بازار و حقّ گشت و گذار بی اذن و اجازه در آن در انحصار مردان بود. به قول ملّا احمد نراقی در معراج السعادة خانه نشینی مختصّ زنان بود و مردانگی تابع و در گرو آن عفاف و سکون:

چو زن راه بازار گیرد، بزن وگرنه تو در خانه بنشین چو زن ز بیگانگان چشم زن دور باد چو بیرون شد از خانه، درگور باد چو در روی بیگانه خندید زن دگر مرد گو لاف مردی مزن

مردان تنها برای رفع بعضی حاجات در خانه می ماندند و خانه نشین شدن برایشان مترادف با افول مردانگی بود. بر عکس، زنان ارتباط و مراودهٔ چندانی با دنیای خارج نداشتند. باور عمومی این بود که تحرّک زنان نتیجه ای جز هرج و مرج و بی بند و باری ندارد. می گفتند زن و مرد همچون پنبه و آتش اند. اگر جنسیّت و نیازهای جنسیشان مقیّد و محدود نشود به هیجان می آید و به هیجان می آورد و لا جرم فتنه بر می انگیزد. برای حفظ تداوم میراث مردانه، زنان را مقیّد به فضایی خصوصی و مرزبندی شده کردند. ۱۵

۱۵- هرچند جدایی دنیای زنان و مردان بسان نوعی آرمان بشمار می آمد ولی هرگز بطور کلّی تحقّق نمییافت. زنان مسن ترکه اغلب به نظر جامعه میل جنسی نداشتند و آن را در دیگران بر نمیانگیختند به تحرّک جسمانی بیشتر مجاز بودند. به علاوه زنان طبقات فرودست، زارعان و عشایر نیز نمی توانستند آرمانهای جدایی زن و مرد را رعایت کنند. نیاز مالی یا شرایط زندگی آنان ایجاب می کرد که برای امرار معاش راهی کوی و برزن شوند.

### تبعيد بلبل مادينه...

و به این ترتیب رفتار جنسی آنان به نماد عفّت قومی بدل شد. مفاهیم مهمّ فرهنگی از قبیل نجابت، حجب و حیا، شرم و ناموس و بویژه غیرت و مردانگی ملازم غیاب زنان از عرصه های عمومی شد. به قول عطّار: مردان جهان به گوشه ای زان رفتند

از اواسط قرن نوزدهم، به تدریج این باور که زنان زندانیانی بیش نیستند سست شد. نهضت تجدّد در ایران متعاقب با تلاش زنان و مردانی شد که دستیابی گسترده به عرصه های عمومی را حقّ شهروند متجدّد می دانستند. ۱۷ یعنی همان هنگام که حاکمیّت مردم آرام آرام حکومت استبدادی را به عقب می راند و فردگرایی شکل می گرفت، زنان هم به تدریج تحرّ ک بیشتر و هویّتی مستقل تر می یافتند. فردیّت زن به جهان خارج تسرّی می یافت و دیگر زن آرمانی محبوس اندرون نبود.

ولی از همان آغاز قیام علیه این قیدها و محدودیّتهای دست و پاگیر، با موجی از مخالفت مواجه شد. مصداق بارز این مخالفتها را می توان در زندگی قرّة العین سراغ کرد. به گواه تاریخ، او نخستین زنی بود که علیه انقیاد زنان قیام کرد و برای خود و دیگر زنان هویّتی مستقل و علنی طلبید. شاید اوج تجلّی این پرده در آیی و سنّت شکنی را بتوان در نشست بابیان در بدشت، به سال ۱۸۴۸، دانست. به محض اینکه طاهره حجاب از چهره برکشید و حضوری زنانه را بجای غیابی دیرینه نشاند، بساط آن نشست یک باره از هم فروپاشید. بسیاری از مردان از حضور زنی در فضایی مردانه بر آشفتند. برخی او را ملحد خواندند. مردی میخواست با دشنهاش بر او بتازد. مردی دیگر به نام عبدالخالق اصفهانی به دست خود گلوی خویش را برید. خونین، خشم زده، حیران و هراسان. این نخستین قربانی سرپیچی زنان از حصارها و حجابها، چارهای جزگریز از محل جلسه نیافت.

با همهٔ این ضدّ یتها و کارشکنی ها، زنان در جستجوی افقهای تازه بر دامنهٔ تحرّ ک و سهم خود از قدرت افزودند. دورهٔ نوینی در تاریخ ایران آغاز شد و جغرافیای فرهنگی جامعه برای همیشه دگرگون گشت. فضاهای عمومی دیگر در انحصار مردان نبود. به تدریج و با سرعتی فزاینده، زنان در عرصههای عمومی رخ نمودند. مرز میان زن و مرد و همراه آن مرز میان خصوصی و عمومی، محرم و نامحرم، نجیب و نانجیب فروپاشید. و هرچه زنان بیشتر و بیشتر خانههای مألوف را واگذاشتند، مردان بیش از بیش از بیش از حضور زنان در کوی و برزن تجسم آلودگی فرهنگ اصیل و ملّی پنداشته شد.

<sup>18-</sup> دهخدا، على اكبر؛ امثال و حكم؛ جلد سوّم؛ طهران؛ ١٣٤١؛ ص١٥١٢.

۱۷- بیش از صد و پنجاه سال است که تجربهٔ تجدّد محور و مبحث جنبشهای سیاسی، مذهبی، فلسفی و ادبی در ایران بوده است. مورّخان و منتقدان به تفصیل دربارهٔ تجدّد نوشته و مختصات آن را چه به عنوان یک نظام اجتماعی، چه به عنوان یک منظر و جهان بینی ویژه بر شمردهاند. نیّت من در اینجا حلّاجی ریشههای تاریخی یا ویژگیهای تجدّد نیست. ارزیابی جامع این پدیده و پیامدهای آن نه در توانم است و نه مرادم. هدف من تنها بررسی رابطهٔ تنگاتنگ تجدّد و آزادی تحرّک زنان است.

منادیان و معاندان تجدد، حجاب یا بی حجابی زنان را نقطهٔ تمرکز مجادلات خود کردند. با تأکید بیش از حد بر مسئلهٔ پوشش زنان زیربنای سنتی حجاب، یعنی سکوت زنان، چنانکه باید و شاید طرف عنایت واقع نشد. جسم زن قربانگاه نگرانی ها و سرخوردگی های اجتماعی قرارگرفت.گاه آن را به میدان نبرد اندیشه های همستیز تبدیل کردند و زمانی آن را وجه مصالحهٔ تصفیهٔ حسابهای سیاسی نمودند. از مذهبی های تندرو گرفته تا اندیشمندان، جملگی بدن رن را گاه نشان غرور ملّی و زمانی نماد شرم قومی دانستند. از زنان به اجبار به سال ۱۹۳۶ رفع حجاب شد و این واقعه نشان تجد قلمداد گشت. چند دههٔ بعد، به سال ۱۹۸۳، زنان را بار دیگر به عنف به زیر حجاب کشیدند و این رخداد به عنوان تلاش در بازآفرینی هویّت ایرانی /اسلامی در سطح ملّی و بین المللی تلقی شد. در کمتر از پنج دهه حجاب هم نشان پا کدامنی و پارسایی بود و هم ویژگی عقب بین المللی تلقی شد. در کمتر از پنج دهه حجاب هم نشان پا کدامنی و پارسایی بود و هم ویژگی عقب ماندگی و خرافات، هم نمونهٔ اصالت بومی و قومی بود و هم مظهر جهل و ارتجاع. زمانی در دبود و گاهی درمان در د. زمانی رذیلت بود و گاهی فضیلت. اگر در آغاز، روزکشف حجاب روز آزادی نسوان و "روز درمان درد. زمانی رذیلت بود و را روز را روز را روز را روز داستند.

مشکلات جامعه گاه به تلویح و زمانی به تصریح به حساب زنان و بویژه حضورشان در اماکن عمومی گذاشته شد. آنها را چون دشمنان داخلی و ستون پنجم توطئه های امپریالیستی دانستند و به خیانت ملّی متّهمشان کردند. از روحانیون مسلمان گرفته تا نویسندگان مترقّی، از سیاستمداران گرفته تا محقّقان، زن و مردان مرد و پیر و جوان از هم گسیختن شیرازه های اخلاقی جامعه را نتیجهٔ آزادی حشر و نشر زنان و مردان دانستند.

مردانگی که قرنها در غیاب زنان از عرصههای عمومی تعریف شده بود خود را متزلزل یافت. شاید رفع حجاب ۱۷ دی ماه ۱۳۴۰ نقطهٔ عطفی در این سیر قهقرایی بود. مردانی که همسران خود را "خانه" و منزل" می خواندند به ناگهان دریافتند که نه تنها در عرصهٔ مملکت و حکومت که در حیطهٔ خصوصی و مناسبات فردی هم، دیگر قدر قدرت نیستند. اهل و عیال بدون حجاب و شاید بدون رضایت و اجازهٔ رئیس خانواده راهی کوی و برزن بود. گویی زنان دیگر تحت قیمومیّت و سرپرستی همسرشان نبودند. گویی تجدّد تبدیل به تحکّم، آنهم تحکّم در خصوصی ترین ابعاد، شده بود. حاکمیّت تام برکوی و برزن دیگر تنها در دست مردان نبود.

در چند دههٔ قبل از انقلاب اسلامی در بسیاری از آثار فارسی همچنان که در سینمای فارسی به کرّات به سیمای مردان سست نهاد و حتّیٰ مخنّث بر میخوریم. از بوف کورگرفته تا دندیل، از تسخیر تمدّن فرهنگی گرفته تا سو و شون از فیلم قیصر و شازده احتجاب گرفته تا داش آکل و آقای هالو با سیمای مردانی آشنا می شویم که مردانه نیستند. مردانی که گویی از مردی و مردانگی تهی شده اند.

شخصیّتهای سیاسی هم با همین اتّهام روبرو بودند و مورد نکوهش قرار میگرفتند. محمّد رضا شاه پهلوی درکتاب مأموریّت برای وطنم از مصدّق نخست وزیرش به عنوان انسانی سخت عصبی یاد می کرد که «مردانگی نداشت» و همواره چون زنان میگریست، و «به لفّاظی و غش توسّل می جست». ۱۸ امیر عبّاس هویدا را به عنوان مخنّفی همجنس باز به سخره میگرفتند. ۱۹ حتّی خود شاه هم از این اتّهامات مصون نبود. کتابی تحت عنوان ارنست پرون: شوهر شاه ایران، مصداق بارز تلاشی بود در جهت خدشه دار کردن مردانگی شاه فقید. ۲۰

جامعهای که مردانگی را جمیع فضائل می دانست و آن را سخت ارج می نهاد به بحرانی اساسی دچار بود. ابعاد و پیامدهای این چالش هنوز تحلیل و به درستی درک نشده است. قدر مسلّم آنکه هرچه فضاهای زنانه و مردانه بیشتر درهم می آمیخت، نیاز به تمایز نهادن میان زن و مرد بیشتر می شد.

بیگمان انقلاب ۱۹۷۹ ابعادی پیچیده و انگیزههایی متعدّد داشت. ولی اعادهٔ حیثیّت از مردانگی رو به به زوال رفته و اعمال قدرت مجدّد مردان بر عرصههای عمومی یکی از اهداف نظام مولود آن بود. به عنوان مثال می توان از قانون حجاب اجباری یاد کرد. عفّت عمومی و نظام اخلاقی جامعهٔ اسلامی اقتضا می کرد که زنان با حجاب باشند. حتّی زنان غیر مسلمان و خارجی هم به اجبار به زیر حجاب برده شدند و شعارهایی از قبیل "یا روسری یا توسری" رواج یافتند. بی حجابی نه تنها معصیّت که جرم شناخته شد در صورتی که در تمامی قرآن نمی توان یک آیه یافت که در آن مجازات و تنبیهی برای زن بی حجاب تعیین شده باشد.

حجاب مفاهیم و کاربردهای متفاوت و پیچیدهای دارد. به عنوان نمونه حجاب در آغاز ویژهٔ زنان در باری و ثروتمند بوده و زنان به اختیار از آن در اما کن عمومی استفاده می کردهاند. اصولاً نمی توان در مورد حجاب به عنوان پدیدهای فراتاریخی صحبت کرد و مسئلهٔ زمان و مکان و شرایط ویژهٔ هر دورهٔ بخصوص را در نظر نگرفت. با این همه، می توان گفت که قانون حجاب اجباری زنان بعد از انقلاب اسلامی ملهم از یک حکم صرفاً مذهبی نبود. می خواست جهان زنان و مردان را جدا سازد و زنان را محدود و مقید به دنیای درون کند. گویی نشان از این واقعیت بود که عرصههای عمومی جایگاه مردان است. هرگاه زنی بخواهد به این میدان قدرت مردانه گام بگذارد آنگاه باید مستوره بماند و یاد آور این آرمان باشد که درون خانه مأمن اوست. از نظر لغوی واژهٔ چادر مترادف با خیمه است و در واقع خانهٔ متحرّ کی است که به اندازهٔ بدن یک زن تقلیل یافته و به قامتش ساخته و پرداخته شده است.

گویی حجاب سازنده و برازندهٔ قدرت مردان است. گویی حجاب نوعی زنانگی عاری از هرگونه ابهام می آفریند. از نظر بصری زن با حجاب را یکسره از مردان متفاوت میسازد. به عنوان لباسی که زنانگی را تعیّن میبخشد، زن و مرد را به جهانی قطبزده تقسیم و تفاوتهاشان را تأکید و تأیید میکند. زن با حجاب هر مردی از صف مردان را در قیاس مردانه تر نشان میدهد. حجاب آنچنان با زنانگی

۱۸- پهلوی، محمّد رضا شاه؛ م*أموريّت برای وطنم*؛ طهران؛ ۱۳۵۰؛ صص ۱۳۹-۱۴۰.

<sup>19-</sup> Abbas Millani; The Persian sphinx; Washington D.C.; 2000.

٢٠- پوركيان، محمّد؛ ارنست پرون، شوهر شاه ايران؛ برلين؛ ١٩٧٩.

عجین شده که هر مردی که به زیر حجاب برود به عنوان مخنّث نکوهش می شود. مثلاً این شایعه که آقای بنی صدر، اوّلین رئیس جمهور ایران و آقای رجوی، رهبر مجاهدین خلق، هنگام فرار از ایران چادر بر سر کرده بودند به عنوان سند جبن آنها شمرده می شود. مرد "لچک به سر" مردی زنانه و "ترسو و بی جربزه" و مستحق نکوهش و دشنام است. ۲۱

فرآیند اسلامی کردن ایرانی که پیش از انقلاب اسلامی هم مسلمان بود با تلاش گستردهای برای پالودن عرصههای عمومی از لوث وجود زنان آغاز شد. هزاران هزار زن را وادار به بازنشستگی پیش از موعد کردند. بسیاری دیگر از زنان، مشاغل خود را یکسره از کف دادند. شمار فراوانی راه مهاجرت پیش گرفتند. دیگر زنی به عنوان آوازه خوان و رقصنده و هنرپیشه رخ ننمود. در سالهای اوّل انقلاب، جمهوری اسلامی، مانند طالبان افغانستان، حکّام نظامی سودان، جنبش اسلامی الجزایر و نخبگان حاکم عربستان سعودی آشکارا می خواست که زنان را از عرصهٔ عمومی براند. تأکید بر این بود که جای زن درون خانه است و رسالت اصلیش مادر و همسر بودن.

زنان مجبور به عقبنشینی شده بودند ولی هرگز سنگرها را رها نکردند. استقامت و مقاومت شکوهمندشان، همراه با جنگ ایران و عراق و نیاز به نیروی فعّال زنان، دولت وقت را مجبور به مصالحه کرد. اگر جمهوری اسلامی موفّق به بازگرداندن زنان به اندرون و عرصه های خصوصی نشد، عرصه های عمومی را جداسازی کرد. به قول مهرانگیز کار: «در دانشگاه ها حتّیٰ در روزهای اداری و محلّهای اداری، راهروها، اتاق ها، آبخوری ها، تلفن های عمومی، آسانسورها، پاگردها همه و همه جدا شده و چشمها همواره با یک تابلوی بزرگی که روی آن نوشته شده است "مخصوص خواهران" یا "مخصوص برادران" رو به رو می شوند. در فضای کتابخانه های عمومی هم خواندن دارای مرز جنسیتی است، نشستن روی صندلی ها و راه رفتن در راهروها و قفسه های مملق از کتاب نیز بر پایهٔ جداسازی افراد دو جنس میسّر شده است."

امًا دو دههٔ بعد از انقلاب، با همهٔ قوانین دست و پاگیر، زنان نه تنها بیش از همیشه حضوری علنی و اجتماعی یافتهاند که مفهوم حجاب را هم از بنیاد تغییر دادهاند. حجاب دیگر نماد و نمود خانه نشینی زنان نیست، بلکه بر عکس، پوششی است اجباری برای گروهی و اختیاری برای گروهی دیگر که در هر دو صورت در صحنه حاضرند و پرده نشینی در قاموسشان نمی گنجد. این "حجاب" ماهیّتاً با آن حجاب سنتی متفاوت است. دیگر مترادف یا همراه با خانه نشینی و عدم تحرّک نیست که نماد ورود زنان به جهانی است که کما کان نیاز به مرزبندی میان زن و مرد دارد. حضور گستردهٔ زنان ایرانی در عرصههای عمومی چه در داخل و چه در خارج کشور بی سابقه و انقلابی است. شرکت فعّال زنان در ادبیّات، در هنرهای

٢١ - معين، محمّد؛ فرهنگ فارسي معين؛ جلد سوّم؛ طهران؛ ١٣٢٤.

٢٢-كار، مهرانگيز؛ رفع تبعيض از زنان؛ انتشارات پروين؛ طهران؛ ١٣٧٨؛ ص ٣٠١.

تزئینی، در سینما و تأتر، در موسیقی و دانشگاه ها، در ادارات و مقام های دولتی در تاریخ مدوّن ایران بی بدیل است. و البتّه این حضور گسترده مسبوق به سابقه ای طولانی است. یعنی بیش از صد و پنجاه سال است که زنان ایرانی در پی احراز حقوق مدنی و سیاسی خود و طالب نوعی رستاخیز اخلاقی و معنوی بوده اند. رستاخیزی از توع خانگیش، رستاخیزی بنیادی که ریشه در مناسبات فردی دارد. رستاخیزی که مفهوم و حوزهٔ عرصهٔ عمومی و خصوصی را دگرگون کرده است. رستاخیزی که جامعهٔ مدنی را بدون خانوادهٔ مدنی میسّر نمی داند. اگر تجدّد احترام به آزادی فردی و حریم خصوصی تک تک افراد از هر قشر و هر مسلکی است، اگر تحرّک حقّ شهروند متجدّد است و از دستاوردها و شاخصهای اصلی تجدّد، آنگاه باید بپذیریم که زنان در مرکز نهضت تجدّد در ایران بوده اند.

شاید هیچ سندی معتبر تر از ادبیّات زنان بیانگر این نقش محوری نباشد. اگر رویارویی با تجربهٔ تجدّد در ایران محور بسیاری از مخاصمات و میدان جدالهای متعدّد فرهنگی بود، در کنار آن جنبش دیگری هم نطفه بست و ریشه گرفت. نهضتی که خونین و خشونت آمیز نبود و با قدرت جادویی قلم به مصاف اجتماع و به نبرد ارزشهای حاکم رفت. نهضتی که حاشیه نشینی نیمی از جامعه را نپذیرفت، حیطه و مفاهیم زنانه و مردانه را گسترده کرد، طلسم غیبت زنان را در عرصههای عمومی شکست و اندیشهٔ اخلاق را در خدمت یک خانه تکانی فرهنگی نهاد. نهضتی که به دادخواهی و تظلّم برخاست و صدا را بجای سکوت، تحرّک را بجای سکون و حضور را بجای غیبت نشاند.

نفس نویسندگی ورود به گستره های همگانی است. کشف حجاب است. تسرّی به جهان دیگران است. نوعی سفر است. نویسندگی به زن حضوری اجتماعی و علنی می بخشد و مرز میان محرم و نامحرم رادر می نوردد. وانگهی، همان تحرّ ک و تموّج دریغ شده از زنان محور اصلی و درونمایهٔ آثار زنان شاعر و نویسندهٔ معاصر ایران است. از همان لحظه که قرّة العین با باد صبا همگام و همراه شد و در پی حقیقت و جمال یار مرزها را پیمود و تیز پا و توقفناپذیر به عرصه های ممنوع قدم گذارد ۲۳ تا به امروز که سیمین بهبهانی خود را کولی می داند و همچون کولی، اشعارش دیوار سکون و سکوت را می شکند، زنان نویسنده و شاعر بر تحرّ ک آزاد پای فشرده و مرزهای تصنّعی تحمیل شده بر زن را بر نتافته اند. بی سبب نویست که کلماتی همچون قفس و زندان و افعالی همچون پریدن، پرواز کردن و اوج گرفتن برخی از متداول ترین واژه ها در نوشتهٔ زنان است.

پرواز و بیمرزی جان و لَب کلام سنّت ادبی زنان است. به قول بهبهانی: «اگر آرش کمانگیر جان در تیر نهاد و آن را پرواز داد تا مرز کشورش را بسازد، من جان در کلام نهادم و پروازش دادم تا اندیشهٔ

۲۳-گر به تو افتدم نظر چهره به چهره رو به رو شرح دهم غم تو را نکته به نکته مو به مو از پی دیدن رخت همچو صبا فتادهام خانه به خانه در به در کوچه به کوچه کو به کو افنان، ابوالقاسم؛ چهار رسالۀ تاریخی دربارۀ طاهره؛ لندگ؛ ۱۹۹۱؛ ص ۱۰۴.

شاگردانم را پرواز دهم و بی مرزی را بسازم.» <sup>۲۴</sup> زنان شاعر و نویسنده اقوال تثبیت شده دربارهٔ "جای زن" را به زیر سؤال کشیدند. بدون واهمه از زیان و کیفر اجتماعی و پس از پرداخت بهایی بس گزاف، با جیره بندی فضا مبارزه کردند. شاید یکی از اوجهای شکوهمند این جنبش را بتوان در اشعار فروغ فر خزاد سراغ کرد که آزادی تحرّ ک مایه و ملاط اشعار اوست. فقط چند روزی قبل از مرگ نابهنگامش در ۲۳سالگی، فرخزاد در نامهای نوشت: در اینجا «تا چشم کار می کند دیوار است و دیوار است و دیوار است و جیوار است و جیوار است و حقارت است.» <sup>۲۵</sup> است و جیره بندی آفتاب است و قحطی فرصت است و ترس است و خفگی است و حقارت است.» فرخزاد در جستجوی فضای باز و فراخ بود. هوای مانده ملولش می کرد. اجتماع در بسته و محصور می آزردش. می گفت «کاش می مردم و دوباره زنده می شدم و می دیدم که دنیا شکل دیگریست... و هیچکس دور خانهاش دیوار نکشیده است.» <sup>۲۵</sup> فرخزاد دیوارها، حصارها، حدها و مرزبندی ها را می دوست نمی داشت. او نه تنها دومین از پنج مجموعهٔ اشعارش را دیوار نام نهاد و فیلم به غایت بدیعش خانه سیاه است را در مصاحبای «تصویری از هر اجتماع در بسته» ۲۰ معرفی کرد بلکه به کرّات در نامهها، مصاحبات و اشعارش به این نکته اشاره کرد که «تسلیم شدن به حدها و دیوارهاکاری بر خلاف طبیعت است.»

فرّخزاد نميخواست درگودال خود، چون آب را كد، بخشكد. توقّف در قاموسش نبود.

آه اگر راهی به دریائیم بود
از فرورفتن چه پروائیم بود
گر به مرد آبی ز جریان ماند آب
از سکون خویش نقصان یابد آب
جانش اقلیم تباهی ها شود
ژرفنایش گور ماهی ها شود
آهوان، ای آهوان دشت ها
گاه اگر در معبر گلگشت ها
جویباری یافتید آواز خوان
رو به استغنای دریاها روان
جاری از ابریشم جریان خویش

۲۴- بهبهانی، سیمین؛ نامه ای چاپ نشده به مؤسسهٔ کیهان، ۱۳۷۰/۳/۵؛ ص۷. ۲۵- جلالی، دکتر بهروز؛ جاودانه زیستن، در اوج ماندن؛ طهران؛ ۱۳۷۲؛ ص ۶۱.

۲۶- امير اسماعيلي و ابوالقاسم؛ جاودانه: فرخزاد؛ طهران؛ ۱۳۴۷؛ ص۱۴. ....

خفته برگردونهٔ طغیان خویش

...

خواب آن بیخواب را یاد آورید مرگ در مرداب را یاد آورید<sup>۲۸</sup>

هرچند اندیشهٔ فرّخزاد خاصیتی پیچیده و متغیّر داشت ولی در یک مورد همگون باقی ماند. هر پنج مجموعهٔ اشعارش، از اسیرگرفته تا ایمان بیاوریم به آغاز فصل سرد سیمای زنی را تصویر میکند که فضای قفس را پذیرا نیست. نیاز به پرواز از عمیق ترین نیازهای این زن است و همچون رشتهای آثار آغازین را به مجموعهٔ واپسین پیوند میزند. گویی این نیاز در نهانی ترین لایههای نهاد شاعر نشسته و بخش عمدهٔ احساسات و عواطفش شده است. از همین رو تصویر غالب در اشعار فرّخزاد، همچنان که در اشعار و نوشتهٔ بسیار زنان دیگر، تصویر پرنده ایست که مدام به پرواز می اندیشد.

که در دل قصهای ناگفته دارم کزین سودا دلی آشفته دارم بیا بگشای درهای قفس را رهاکن دیگرم این یک نفس را به سر اندیشهٔ پرواز دارم به حسرتها سرآمد روزگارم به لبهایم مزن قفل خموشی ز پایم باز کن بند گران را بیا ای مرد، ای موجود خودخواه اگر عمری به زندانم کشیدی منم آن مرغی که دیریست سرودم ناله شد در سینهٔ تنگ

از آغاز کار شاعری تا فرجام نابهنگامش ویژگی جهانبینی فرّخزاد در نوردیدن دیوارها بود و گام نهادن در آنسوی مرزهای رایج. او همچون سالکی بیقرار در جستجوی افقهای تازه بود و مدام بر تحرّک خود می افزود. به قول سیمین بهبهانی: فروغ «دوندهٔ خوبی بود و می توانست مرا خوب بدواند. همیشه این احساس را به او داشتم.» پس از مرگش «مدّتی دیگر شعر نگفتم. فکر می کردم دیگر کسی نیست که مرا بدواند. آخر پس از مدّتی گفتم: چرا پایت شکسته؟ او پس از مرگ هم می دود. تو هم بدو! درست تشخیص داده بودم: او پس از مرگ هم می دوید. با پای دیگران می دوید. با موجی که برانگیخته بود می دوید. امروز به او احترام دارم، ستایش دارم، محبّت دارم، و از شعرش لذّت می برم. دیگر نمی پندارم که نیست، هست و می سراید – در من در دیگران. ۲۹ می سراید.

و چه رویش و زایش شکوهمندی، چه بهار شکوفایی. چه تکرار شدن و تکرار کردن حیرت آوری! اگر بیمرزی وگسترش محدودههای سنتی، محور کلام فرّ خزاد بود. معارضه با جایگاه سنتی زنان مایه و ملاط اشعار بهبهانی است. اگر پرنده در اشعار فرّ خزاد نقشی محوری ایفا می کرد، کولی در اشعار بهبهانی

۲۸-فرّ خزاد، فروغ؛ *ديوان اشعار*؛ طهران؛ ١٣٧١؛ ص ٣٥٩.

۲۹ - بهبهانی، سیمین؛ یاد بعضی نفرات؛ طهران؛ ۱۳۷۸؛ ص ۶۸۱.

رخ مینماید و در هیچ مدار بستهای محبوس نمیماند.

کولی بهبهانی قدر تی جادویی دارد.کف می بیند. فال می گیرد.گذشته را می داند. آینده را پیش بینی می کند. مشکل می گشاید. دعا می نویسد. زندان اندرون و معانی آرمانی زن نیست. تن به رام شدن در تنی دهد. تخته بند خانه نیست. از دهی به دهی، از شهری به شهری و از دیاری به دیار دیگر سفر می کند. در جمع فردیّت دارد. می خواند. می رقصد. زبانش دراز است. رویش باز است. در پرده نمی نشیند و در پرده سخن نمی گوید. حضوری قائم به ذات خود دارد. دائم در حرکت و خانه به دوش است. کولی مرز شکن است و یال اسبش باد را شانه می زند.

با قدمهای کولی، دشت بیدار می شد؛ با زلال نگاهش، برکه سرشار می شد. لب ز هم باز می کرد، که کشان می در خشید... موی بر چهره می ریخت، آسمان تار می شد... تیغهٔ اعتمادش ـ در دو پستان نهفته ـ با دل نابکاران، گرم پیکار می شد

یال اسبش که می تاخت، باد را شانه میزد؛ ضرب نعلش که میکوفت، رقص تاتار می شد. <sup>۳۰</sup>

در افکار عمومی ایرانیان هاله ای غنی از معانی ضد و نقیض گرد مفهوم کولی فرا آمده. کولی گری در زبان فارسی باری منفی دارد و لغت نامه ها آن را مترادف با «غرشمالی» ارقگی و داد و فریاد بیهو ده کر دن» می دانند. بهبهانی که بارها در اشعار و مصاحبه هایش به این موضوع اشاره کرده که کولی خود اوست با روایتی نو از این مهاجر ازلی به او سیمایی توانمند می دهد. دلبستگی بهبهانی به این شخصیت طرد شده ولی آشنا و پُر توان در واقع به زیر سؤال کشیدن بسیاری از ارزشهای ستتی دربارهٔ زنانگی و بویژه "جای زن" است. به عنوان تصویر فردی حاکم بر سرنوشت خود، در فرهنگی که فردیّت خود بنیاد را، بویژه در میان زنان، ارجی نمی گذارد، کولی استقلالی محصور ناشدنی دارد.

بهبهانی از تصویر کولی برای بازاندیشی و بازخوانی مفاهیم زنانگی استفادهٔ درخشانی میکند. او قدرت و نه فرشمالی کولی را، استقلال و نه آوارگیش را، تظلّم و نه ارقگیش را، تحرّک و نه ولگر دیش را بر میکشد و تصویری ناآشنا از این چهرهٔ آشنا ارائه میدهد. تحرّک و مرزپیماییهای کولی در اشعار بهبهانی درخور تحسین و تمجیدند، نه تقبیح و تنقید. صدای کولی که همچون بدنش در کوچه و بازار

<sup>-</sup>۳۰ بهبهانی، سیمین؛ دشت ارژن؛ طهران؛ ۱۳۶۲؛ ص۲۱.

گذر دارد برای بهبهانی حرمتِ بودن است و لازمهٔ زندگی، نه نشانهٔ بیحیایی و به اصطلاح " کولیگری".

کولی! به حرمت بودن، باید ترانه بخوانی شاید پیام حضوری تا گوشها برسانی. دود تنورهٔ دیوان سوزانده چشم وگلو را، برکش ز وحشت این شب فریاد اگر بتوانی

...

کولی! برای نمردن، باید هلاک خموشی! یعنی به حرمت بودن، باید ترانه بخوانی ۳۱

کولی بهبهانی در هیچ مدار بسته ای محبوس نمی ماند، مرزهای تصنّعی را بر نمی تابد و بر تحرّ ک آزاد خود پای می فشرد. صدای کولی، همچنان که آوای زنان ایرانی، سمندروار، از میان شعلهٔ حوادث و آتش ناملایمات سر بر می آورد و حضور بی سابقهٔ زنان را در فضاهای سنّتاً مردانه تثبیت و ضبط می کند.

حضور زنان در عرصههای عمومی و آزادی تحرّ کشان بی سابقه است. زنان به یک نیروی سیاسی سرزنده تبدیل شدهاند و تعداد فزایندهای از آنان در هرگوشه و کنار رخ می نمایند. پشت فرمان اتومبیل، سوار بر دوچرخه و موتورسیکلت، در دانشگاهها و مساجد، در صفحات مجلّات و روزنامهها و تلویزیون، در ادارات و مقامات کشوری، زنان فضاهای جدیدی را که تا چندی پیش در انحصار مردان بود تسخیر میکنند و توقّف ناپذیرند. به قول فروغ فرّخزاد:

چرا توقف کنم، چرا؟ پرندهها به جستجوی جانب آبی رفتهاند، افق عمودیست و حرکت: فوّارهوار

زمین در ارتفاع به تکرار میرسد،

و چاههای هوایی

به نقبهای رابطه تبدیل می شوند

چرا توقف کنم؟

چه می تواند باشد مرداب،

چه می تواند باشد مرداب جز جای تخمریزی حشرات فساد

من از سلالهٔ درختانم

تنفّس هوای مانده ملولم میکند

۳۱ - دش*ت ارژن*؛ ص ۴۵.

پرندهای که مرده بود به من پند داد که پرواز را به خاطر بسپارم

(ايمان بياوريم به آغاز فصل سرد)

هرچند به نقل قول از مدیر آموزش مرکز امور مشارکت زنان در نخستین نشست بررسی نیازهای آموزشی دختران در ۲۴ مرداد ۱۳۷۹ «در حال حاضر، فرهنگ در خانه حبس کردن زن و مهار کردن او در خانه و مجاز ندانستن وی برای مشارکت در فعّالیّتهای سالم و مساعد، متناسب با استعدادهای خودش، به صورت غیر رسمی ترویج میشود.» <sup>۲۳</sup> ولی شاید باید پذیرفت که بلبل مادینه که قرنها به ناحق از باغهای ایران رانده و محکوم به تبعیدی طولانی شده بود به بلبل نرینه پیوسته است. شاید عاقبت هر دو در کنار هم بتوانند وصف یکدیگر و اوصاف گل و تمجید باغ ایران را که واژه و مفهوم بهشت را به جهانیان ارائه داده چهچه بزنند.

٣٢- زنان؛ سال نهم؛ شمارهٔ ۶۶؛ مر داد ۱۳۷۹؛ ص ٧٣.

## داستان نویسی

# و داستان نویسان ایران در قرن بیستم

فريدون وهمن

#### مقدّمه

قرن بیستم را باید بدون تردید یکی از پربارترین دورههای داستاننویسی در تاریخ ادبیّات ایران دانست. در این قرن بودکه ادبیّات داستانی جدید زاده شد، رشدکرد، از نظر سبک و موضوع رسایی و غنای بیسابقهای یافت و پا به پای شعر و فیلم و موسیقی به مرزهای تازهای قدمگذاشت.

سخن امروز دربارهٔ داستاننویسی ایران در قرن بیستم است، امّا این نکته بدیهی است که نهضتهای ادبی هیچگاه تابع تغییر قرن و سال نبودهاند بلکه از تحوّلات اجتماعی که اغلب تدریجی صورت می پذیرد نشأت گرفتهاند.

برای مطالعهٔ داستان نویسی فارسی در قرن بیستم و سبکی که در آن به کار رفت به ناچار باید نگاهی به تحوّلات زبان نگارشی فارسی از اواخر قرن نوزدهم به بعد بیندازیم و ببینیم چگونه زبان فخیم، مشکل، و ادبی نوشتاری که با شعر فاصله ای نداشت و کمتر کسی از مردم عادی قادر به فهم آن بود، تبدیل به زبانی ساده و روان و همه فهم گردید و دستمایهٔ کار نویسندگان و محقّقین شد.

تحوّل در زبان ادبی نتیجهٔ دگرگونیها و تحوّلات اجتماعی بود که از اواسط قرن نوزدهم در ایران شدّت گرفت. سخنگویان نهضتهای اصلاح طلب، و دیگر روشنفکران برای رساندن پیام خود به تودههای مردم به زبانی ساده نیاز داشتند و به تدریج آن زبان را در آثارشان به کار گرفتند. این نکته نیز طبیعی است که این تحوّلات سوای تأثیر بر زبان، بر افکار و آراء نویسندگان نیز تأثیر گذارده و در آثار ایشان بازتاب یافته است. باکنار هم گذاردن نقش و نگارهای همین داستان هاست که می توان به وضع

اجتماعی ایران در قرن بیستم پی برد. بنا بر این، پیش از ورود به مطلب، مروری گذرا به این تحوّلات اجتماعی، از اواسط قرن نوزدهم تا نخستین دههٔ قرن بیستم که شاهد ظهور ادبیّات جدید هستیم ضروری است.

آغاز نهضت ترقیخواهی و روشنفکری در ایران عصر قاجار را باید مرهون اقدامات و ابتکارات شاهزاده عبّاس میرزا، پسر و ولیعهد محمّد شاه بدانیم. وی که فرماندهی سپاه ایران را داشت، به خاطر جنگهای ایران و روس و پس از پایان آن در تماس با غربیان در مذاکرات صلح، و نیز تماس با فرانسویان که مستشاری برای سر و سامان بخشیدن به ارتش ایران فرستاده بودند با ترقیّات اروپا آشنا شد و آن را برای ایران نیز امری ضروری دانست. وی بود که نخستین گروه دانشجویان ایرانی را به فرنگ اعزام داشت و نخستین چاپخانه را در تبریز (اقامتگاه ولیعهد) در سال ۱۲۲۷ قـمری (۱۸۱۲ م)، احداث نمود. ۱

امًا ۱۰ تأثیر این تحوّلات تا پایان سلطنت محمّد شاه (۱۲۶۴ هق) مشهود نبود. ۲ آنچه را که باید پیش در آمد واقعی این تحوّلات دانست (و تا کنون از سوی محقّقین نادیده انگاشته شده)، بدون تردید ظهور دیانت بابی در سال ۱۲۶۰ هق (۱۸۴۸ م بیش از نیم قرن پیش از نهضت مشروطیّت) بود. این نهضت دینی در مدّتی کوتاه جنبش و تنش بی سابقه ای در جامعهٔ خوابزدهٔ ایران بوجود آورد و آن را تا پایه لرزاند. بابیان و به دنبال ایشان بهائیان با نو آوری های اجتماعی که در دیانتشان ریشه داشت و با اشاعهٔ وسیع آن بابیان و به دنبال ایشان بهائیان با نو آوری های اجتماعی که در دیانتشان ریشه داشت و با اشاعهٔ وسیع آن برخاسته بودند و سخت در گسترش این آئین می کوشیدند، طبعاً بستگان و دوستان خود را با افکار و آرمان های دین جدید آشنا می ساختند. این افکار در زمان خود انقلابی و ناشنیده بشمار می آمد مثل ظهور دورهٔ نوین دینی، عدالت اجتماعی، تساوی حقوق زن و مرد، لزوم تعلیم و تربیت برای دختران و پسران بطور یکسان و امثال آن. اگرچه با سرکوب و فشار از سوی دولتیان و اهل منبر، سعی در خفه کردن بران بهضت می شد، ولی حتّی همین سرکوبی ها که باکشتن و غارت و آتش زدن خانه ها و مزارع همراه بود نمی توانست از دیدگاه جامعه های کوچک و بزرگ دهات و شهرها پوشیده بماند، آنان را به سؤال واندارد و اثرات اجتماعی خود را در سراسر کشور باقی نگذارد. ادوارد براون مستشرق انگلیسی در کتاب انقلاب ایران زندگی کرده چنین واندارد و اثرات اجتماعی خود را در سراسر کشور باقی نگذارد. ادوارد براون مستقیم نهضت جدید کتاب انقلاب ایران زندگی کرده چنین مینوسد: «نه تنها انقلاب مشروطیّت ایران بلکه بیداری عمومی آسیا نتیجهٔ مستقیم نهضت جدید

۱- در سالهای ۱۸۰۹ تا ۱۸۱۳ در سه دوره دانشجویان ایرانی به انگلستان اعزام شدند. نک: کریستوف بالایی و میشل کوبی پرس؛ سرچشمههای داستان کوتاه فارسی؛ Aux Sources de la Nouvelle Persane؛ ترجمهٔ دکتر احمد کریمی حکّاک؛ انتشارات معین-انجمن ایرانشناسی فرانسه؛ ۱۳۷۸؛ صص ۱۲–۱۶.

۲-همانجا؛ ص۱۵.

#### داستاننویسی و داستاننویسان...

روحانی است که بابی یا بهائی نامیده می شود. $^{"}$ 

در دوران سلطنت پنجاه سالهٔ ناصرالدّین شاه نوزایی و تجدّد به آن صورت که مورد آرزوی روشنفکران بود صورت نپذیرفت امّا سیل حوادث خواه ناخواه ایران را با خود به جلو می برد. برخی از این حوادث را می توان در فهرست زیر خلاصه کرد:

- •ازدیاد تماسهای ایرانیان با غربیان چه با جنگ و تجارت و چه با مسافرت و سیاحت،
- رقابتهای شدید دو دولت روس و انگلیس در ایران و دخالتهای آشکار آنان در همهٔ شؤون کشور،
- دستاندازی روشن شاه و اطرافیانش به ثروتهای کشور از طریق بذل و بخشش امتیازهای گوناگون که به اعتراضهایی مثل شورش تنباکو و تحریم مصرف آن از طرف آیت الله میرزا حسین شیرازی در اواخر سال ۱۸۹۲ انجامید. اطاعت تودهٔ مردم از این تحریم به حقّ وسیع ترین اعتراض ملّی در زمان خود بود، و لغو امتیاز از طرف شاه در اوایل سال ۱۸۹۳ به مردم نشان داد که می توانند در برابر قدرت استبداد ایستادگی کنند،
- پخش شبنامهها و انتشار روزنامههای اصلاح طلب در استانبول و قاهره و دهلی که در ایران دست به دست می گشت،
- و آگاهی نخبگان و روشنفکران از رویدادهای اروپا و انقلابات آنجا، و آگاهی از موفقیّت نهضت تنظیمات در ترکیّهٔ عثمانی با اعلام مشروطیّت در سال ۱۸۷۶، و نیز انقلاب اعرابی پاشا در مصر در سال ۱۸۸۱که منبع امید و الهامی برای طبقهٔ روشنفکر ایران شد،
- بالا رفتن واردات صنعتی که به نابودی تدریجی صنایع بومی می انجامید و توسعهٔ ابتدائی شهرنشینی با پدید آمدن طبقهٔ ممتاز حاکمه و رعایا را پر می کرد. این تحوّل را باید یکی از عوامل توسعهٔ سواد آموزی و نیاز به زبان ساده و عامّه پسند دانست، و و سرانجام فشار افکار عمومی و نیز برخی از اطرافیان ناصرالدّین شاه به لزوم اصلاحات، که او را وادار به موافقت با تأسیس روزنامههای دولتی، نشر برخی کتب، تأسیس دارالفنون و اعزام دانشجو به خاد حکد.

از اواسط سلطنت ناصرالد ین شاه، نثری نو و ساده در روزنامهنویسی، و در بیان مفاهیم و مطالب سیاسی و اجتماعی سر بر کشید که آن نثر را می توان پدر زبان قصّهنویسی به حساب آورد. قائم مقام فراهانی صدر اعظم محمّد شاه (۱۸۳۴–۱۸۴۸) با نثر مطلوب و بی سابقهٔ خود تحوّلی شایان در مکاتبات رسمی و دولتی بوجود آورد، شیوهای که مقبولیّت یافت و پس از او میرزا تقی خان امیرکبیر به ادامهٔ آن پرداخت. سفرنامههای ناصرالدّین شاه از مسافرتهای خود به فرنگ و یاکربلانیز زبانی ساده داشت. از

<sup>3-</sup> Edward G. Browne, Persian Revolution of 1905-1909, Cambridge University Press 1910, p.425

پیشگامان این نثر باید افرادی مانند عبدالرحیم طالبوف تبریزی (۱۸۳۴–۱۹۱۱)، حاج زین العابدین مراغهای (۱۸۳۹–۱۹۱۰)، و میرزا حبیب اصفهانی (متوفیٰ در ۱۸۹۷/۸) را نام بردکه آثاری با زبان مردم کوچه و خیابان نوشتند.<sup>۴</sup>

از زمان قتل ناصرالد ین شاه (می ۱۸۹۶) تا تأسیس مشروطیّت در زمان مظفّرالد ین شاه (۱۹۰۶)، و سالهای پر کشاکش بعد از آن، باید از ادبیّاتی یاد کنیم که "ادبیّات مشروطه" نام گرفته است. نشر روزنامههای طرفدار اصلاحات ابتدا در خارج از ایران و سپس در خودکشور تحوّلی تازه در زبان بوجود آورد.  $^{0}$  این جراید کاری را که همواره غیر ممکن می نمود، ممکن ساختند. یعنی زبان محاوره، زبان مردمی و زبان کوچه و بازار را وارد ادبیّات فارسی ساختند. مندرجات روزنامههای آن زمان، که شامل مقالات انتقادی و نیز هجویات و طنزنامهها، چه به نثر و چه به نظم، بود دلنشین و فراگیر شد و به تدریج این نوع نگارش مقبولیّت یافت.

# نگاهی به مشخّصات ادبیّات داستانی ایران

انتشار یکی بود یکی نبود محمّد علی جمالزاده را در سال ۱۹۲۰ باید آغاز نهضت داستاننویسی ایران در قرن بیستم بشمار آورد. بنا بر این دورهای که در این مقاله مورد توجّه ما است بیش از هشتاد سال از

۴- زین العابدین مراغه ای مؤلّف سفرنامهٔ ابراهیم بیک این کتاب را در سه مجلّد نگاشت که به تر تیب در قاهره (بدون تاریخ چاپ)، کلکته (۱۹۰۷)، و استانبول (تنها جلدی که نام نویسنده دارد ۱۹۰۹) به چاپ رسید. موضوع کتاب داستان سفر جوان وطن دوستی است که با یک دنیا آرزو برای دیدن وطن بهشتآسایی که در توصیفات پدر و مادر شنیده، از مصر به ایران میآید و خود را با دنیایی از سیهروزی و فقر روبرو می بیند.

عبدالرحيم طالبوف تبريزى كتابهايى به نام مسالك المحسنين (قاهره ١٩٠٥)، كتاب احمد يا سفينة طالبي (استانبول ١٨٩٤)، نگاشت. مسالك المحسنين نوعى سفرنامه و كتاب احمد با زبانى بسيار ساده براى كودكان و جهت آشنايى ايشان با علوم جديد نگاشته شده است.

میرزا حبیب اصفهانی از جمله مترجم چیره دست حاجی بابای اصفهانی اثر جیمز موریه بود که در سال ۱۹۰۵ در کلکته منتشر شد. ترجمهٔ روان و شیوا، و آوردن جا بجا اشعار مناسب، این ترجمه را از اصل آن بهتر و شیرین تر نموده و در تاریخ ترجمهٔ فارسی ممتاز ساخته است.

۵- میرزا ملکم خان روزنامهٔ قانون را در سال ۱۸۹۰ در لندن منتشر کرد، در کلکته حبل المتین و در استانبول انحتر نشر گردید. از مهمّ ترین روزنامه هایی که در ایران پس از انقلاب مشروطیّت نشر شد باید صور اسرافیل (۱۹۰۷/۸) را نام برد که در آن دهخدا با نگارش سلسله مقالات طنز آمیزی زیر عنوان "چرند پرند" و به کار گرفتن لحن و لهجهٔ محلّی (مخصوصاً قزوین)، و یا لحن طبقات مختلف مردم (آخوند، پیرزن و غیره) تحوّلی نوین در نشر طنز انتقادی بو جود آورد، تحوّلی که بعدها جمالزاده آن را به شکوفایی رساند.

دکتر محمّد توکّلی ترقّی تحقیقی در مورد تأثیر انکارناپذیر زبان و فرهنگ در شکل دادن ایران در نهضت مشروطیّت نموده است. نک:

Tavakoli-Taraghi, Mohammad., "Refashioning Iran. Language and Culture During the Constitutional Revolution.", *Iranian Studies*, XXIII, nos. 1-4, 1990, pp. 78-101.

عمرش نمی گذرد. در این دوره سوای آنکه با زبانی آسان و مردمی روبرو هستیم، اینک اوضاع اجتماعی کشور همراه با بالا رفتن نسبی سطح سواد و تسهیل وسایل چاپ و انتشار کتاب میدان جدیدی برای نوشتن بر روی نویسندگان باز کرده است.

در نگارش یک داستان سه عامل اصلی یعنی سبک و زبان، شیوهٔ تفکّر نویسنده، و زمان و محیط اجتماعی داستان مدخلیّت دارند و هیچ قصّه ای نمی تواند خالی از یکی از این سه عامل باشد. امّا مشکل می توان داستان نویسی فارسی را در این هشتاد سال بر اساس بالا به دوره های مختلف تقسیم کرد. از نظر سبک و زبان البتّه در دهه های گونا گون نویسندگانی با سبک های خاصّ خود آثاری متفاوت از دیگران عرضه داشته اند، ولی سبک حاکم در همهٔ دهه های این قرن باکمی تفاوت همان سبک ادبی است که پیشروان داستان نویسی ایران مثل جمالزاده و صادق هدایت پایه گذاردند.

ادبیّات داستانی این قرن را حتی نمی توان از لحاظ محتوا و موضوع و محیط اجتماعی آن داستانها تقسیم بندی کرد. ایران در قرن گذشته دوره های حسّاسی را بطور پیاپی پشت سرگذارده است: نهضت مشروطیّت ایران و شکست آن، جنگ جهانی اوّل و پاشیده شدن شیرازهٔ امور کشور، به قدرت رسیدن رضا شاه و حکومت بیست سالهٔ مستبدّانهٔ او (چهار سال در سمت سردار سپه و رئیس الوزراء و شانزده سال سلطنت)، جنگ جهانی دوّم و پی آمدهای آن از قبیل نفوذ نهضت سوسیالیسم و کمونیسم با قدرت گرفتن حزب تودهٔ ایران، ایجاد احزاب سیاسی و آزادی های نسبی مطبوعات، کودتای بیست و هشتم مرداد ۱۳۳۲ و قدرت یافتن دستگاه حاکمهٔ سلطنتی، تحوّلات اجتماعی ایران با اصلاحات عرضه شده از سوی محمّد رضا شاه، صنعتی شدن کشور و باز هم استبداد سیاسی، و سرانجام انقلاب اسلامی و دورهٔ پر تلاطم بیست سالهٔ گذشته.

در هیچ زمانی در هشتاد سال گذشته دورهٔ ادبی خاصی که نویسندگان آن دوره را از لحاظ موضوع از دیگر دوره ها متمایز و جدا نماید بوجود نیامد. در آثار ادبی این قرن می توان برخی تک داستان ها که به دوره ای مشخّص از تحوّلات اجتماعی یاد شده در بالا مربوط گردد یافت، ولی مشکل می توانیم فی المثل از ادبیّات داستانی مشروطه، ادبیّات داستانی عهد رضا شاه و یا ادبیّات داستانی زمان جنگ دوّم نام ببریم. شاید علّت این امر را بتوان در مسائل حل ناشدنی کشور و ادامهٔ رنجها و نا کامی های اجتماعی ایران در صد سال گذشته جستجو کرد که علیرغم دوره ها و زمان ها و تحوّلات تاریخی مشخّص، جامعه را هرگز رها نساختند.

سوای آن، در تمامی این دوره ها نویسندگانی داشته ایم که هنوز به نمادهای کلاسیک و سوز و گدازهای عاشقانهٔ داستانهای منظوم کهن پای بند بوده اند، مثل مطیع الدولهٔ حجازی، جواد فاضل، و دیگران. داستانهای این گروه هم زمان با آثار آنان که دردهای اجتماعی عصر را با زبانی گزنده و گویا بیان داشته و آن مفاهیم کلاسیک راکهنه انگاشته اند انتشار یافته است و از استقبال خوانندگان بی بهره نبوده است. بنا بر این، اگر بخواهیم ادبیّات هشتاد سالهٔ ایران را به دوره های مختلف تقسیم کنیم این

تقسیم بندی فقط ناظر به تاریخ و زمان خلق آن آثار است، و نه سبک ادبی، و یا محتوا و موضوع یا وضع خاص سیاسی حاکم بر اجتماع ایران.

### دو دسته داستاننویسان

نویسندگان این قرن را می توان بطور کلّی به دو دستهٔ مشخّص تقسیم نمود. گیکی گروهی که ایشان را ویسندگان متعهد آنها هستند - که به مانند و دیگر کسانی که رمانهای عشقی و یا ماجراجویانه می نویسند. نویسندگان متعهد آنها هستند - که به مانند و یگر کسانی که رمانهای برای آگاه ساختن مردم از معایب و فسادهای اجتماعی داستان برای خود رسالتی قائلند و آن را وسیلهای برای آگاه ساختن مردم از معایب و فسادهای اجتماعی می دانند. چون همواره رژیم حاکم مسئول نابسامانی ها شمرده می شده، معمولاً این نویسندگان رو در روی رژیم قرار داشته اند و بسته به نارضایتی مردم از اوضاع، سوای محبوبیت ادبی، از محبوبیتی ملّی و سیاسی نیز بهره مند بوده اند. بیشتر نویسندگان طراز اوّل ما در این ردیف قرار دارند. جمالزاده در نخستین کتاب خود یکی بود با چنین رسالتی ظاهر شد؛ بزرگ علوی مخصوصاً به خاطر زندگانی سیاسی و به زندان افتادنش همراه باگروهی موسوم به ۵۳ نفر در زمان رضا شاه، از چنین مقامی بهره مند بود و به زندان افتادنش همراه باگروهی موسوم به ۵۳ نفر در زمان رضا شاه، از چنین مقامی بهره مند بود و نومانان داستان هایش از جمله در رمان چشمهایش به مدد تفسیرهای گوناگون با شخصیت های واقعی ومورت قهرمانان داده می شدند. جلال آل احمد با قلم تند و برّای خود در اواخر عمر کوتاه خویش به صورت قهرمانی ملّی در مبارزه با رژیم درآمده بود. به همین کیفیّت نویسندگانی چون: صمد بهرنگی، سیمین دانشور، غلامحسین ساعدی، جعفر مدرّس صادقی، هوشنگ گلشیری و ... نیز از گروه نسبتا برگ نویسندگان متعهد بشمار می آیند.

با توجّه به این نکته که "نویسندهٔ متعهّد" چه در زمان شاه و چه پس از انقلاب اسلامی معنای "مبارز سیاسی" دارد باید به این نکته اشاره کرد که همهٔ نویسندگان طراز اوّل ایران "مبارز سیاسی" نبودند. از جمله به سختی می توان صادق هدایت را "مبارز سیاسی" یا متعهّد به چیزی دانست، زیرا نه تنها از آثارش چنین تعییری بر نمی آید بلکه شرح زندگانی و خصایل او نیز گویای آنست که هدایت از هر نوع "تعهّدی" گریزان بود. داستانهای صادق چوبک نیز، با استادی و مهار تی که در نشان دادن پلیدیهای نفرتانگیز ظاهر و باطن انسانها دارد، نمی تواند جز یک اثر هنری ادبی که به چیرگی نگاشته شده به چیز دیگری تعبیر گردد؛ و چنین است در مورد مهشید امیرشاهی و چند نویسندهٔ بسیار خوب دیگر، هر چند که برخی از صاحبنظران آنان را نیز جزء نویسندگان "متعهّد" سناسند. "

۶– منظور فقط نویسندگانی است که شهرت و محبوبیّتی یافتهاند، وگرنه تعداد کسانی که در زمینهٔ داستاننویسی قلمآزمایی کرده و بزودی آن راکنار گذارده و فراموش شدهاند نیز فراوان است.

۷-از جمله نک: به بحثی که دکتر محمّد رضا قانون پر ور از ب**وف کور** صادق هدایت در بخش «ماهیّت انقلابی ادبیّات نوین ایران» نموده است:

## داستاننویسی و داستاننویسان...

دکتر فرهنگ جهانپور در نقدی بر ترجمهٔ انگلیسی کتاب خسی در میقات جلال آل احمد چنین مینویسد: «یکی از تفاوتهای بین ایران و بیشتر کشورهای غربی آنست که در غرب خواندن [داستان] نوعی سرگرمی و وقت گذرانی، و گاهی برای آموختن چیزی است. ولی در ایران به شعرا و نویسندگان چون انبیا و پیامبران می نگرند و خلق یک اثر همان تقدّس و قدرت متن مقدّس دینی را پیدا می کند. کسی کتابی نمی خواند که به چالش مندرجات آن برخیزد و یا متن را زیر سؤال برد، بلکه کتاب را می خواند تا ذهنش روشن شود و به چیزی هدایت گردد. به همین سبب شعرا و نویسندگان ایرانی – به مانند انبیاء بنی اسرائیل – پایگاه و مسئولیّت اجتماعی خاصّی، بسیار رفیع تر از همکاران غربی خود دارند. نویسندهٔ متعهد " چشم و گوش و وجدان اجتماع است، و خوب یا بد، دارای نفوذ فوق العادهای بر افکار خوانندگان خود می باشد. ه

دکتر محمّد رضا قانون پرور در کتاب Prophets of Doom که شاید بتوان آن را «پیام آوران سرنوشت شوم» ترجمه کرد، فصولی ممتع به این موضوع اختصاص داده و با آوردن شواهدگونا گون از آثار نظم و نثر معاصر نقش نویسندگان ایران را در پیش بینی وقایع و رویدادهای بد فرجام، و پیشگام بودن ایشان را در دادن هشدار به جامعه بررسی کرده است. قانون پرور با مثال آوردن حافظ و اهمیّتی که کتاب او و تفأل از اشعار او در میان ایرانیان دارد، سابقهٔ ارادت و اعتقاد خاص عامّه را به نویسندگان و شاعران، و اینکه چگونه مردم عادی به این گروه و سخنان ایشان به مانند و حی پیامبران می نگرند در زمانهای کهن بررسی می کند. ۹

گروه دوّم آن نویسندگانی هستند که با اوضاع سیاسی یا اجتماعی روز سرگرم نمیشوند، هر چند که رمان ایشان و داستانی که عرضه میدارند آئینهای از نابسامانیهای اجتماعی و فرهنگی باشد. آثار این گروه بیشتر برای سرگرم ساختن خوانندگان خود با تکیه بر هیجانهای عشقی و یا حرمانی است. چنین

Ghanoonparvar, M.R., *Prophets of Doom*, Literature as a Socio-Political Phenomenon in Modern Iran, University Press of America, pp. 12-17.

هم چنین در مورد نویسندگان "متعهّد" و "غیر متعهّد" نک: کتاب بالا صص۳۷-۹۶ فصل «مسألهٔ تعهّد»: و نیز :.The Question of Commitment

Nabavi, Negin., "The Changing Concept of the Intellectual in Iranm of the 1960's., *Iranian Studies XXXII*, nr. 3., pp. 333-350.

<sup>8-</sup> Farhang Jahanpour, "Lost in the Crowd" By Jalal Al-e Ahmad. Translated by John Green with Ahmad Alizadeh and Farzin Yazdanfar, Iranian Studies, Vol. XVIII, Spring-Autumn 1985. pp. 449-458.

٩-نک: قانون پرور، پاورقی بالا مخصوصاً فصلهای ۲، ۳و ۷. همچنین نک:

Dabashi, Hamid. "The poetic and politics: Commitment in modern Persian literature.", *Itanian Studies*, vol. XVIII, nos. 2-4 Spring Autumn 1985, pp. 147-189.

داستانهایی معمولاً با پایانی خوش خواننده را راضی نگاه می دارد تا با رؤیایی شیرین کتاب را ببندد. این نکته قابل توجّه است که منتقدین ادبی در بحث و بررسی آثار داستان نویسان فقط به کارهای "متعهّدین" اعتنا نشان داده اند، و نویسندگانی را که به داستانهای عشقی و احساسی پرداخته اند به حقارت "پاورقی نویس" خوانده اند – هر چند که آثار شان مانند کتابهای حسینقلی مستعان (متولّد ۱۹۰۵) در ده ها هزار نسخه به فروش رفته باشد، مانند مطیع الدّوله حجازی (۱۸۹۹–۱۹۷۴) دارای قلمی توانا و شاعرانه بوده باشند، و یا مثل جواد فاضل (۱۹۱۵–۱۹۶۱)، با بیش از هزار داستان کوتاه و بلند یکی از محبوب ترین داستان نویسان زمان خود بشمار آیند. این نکته بدیهی است که به هر حال این آثار آئینهٔ تمام نمای روزگار خود بوده است و هر قدر هم از ارزش ادبی و اجتماعی بی بهره باشد نمایندهٔ خواست و ساخت ذهن و روح سطح وسیعی از کتاب خوانان است. محبوبیّت این نوع داستان ها به حدّی است که امروزه در ایران کتاب های رمان عامه پسندی که سی چهل سال از نشر نخستین آن میگذرد دوباره تجدید چاپ می شود و در تیراز بالا به فروش می رود. برخی این امر را به دلزدگی و دلسردی مردم از اوضاع، و سرخوردگی از برنامه های تلویزیون و یا نبودن هیچ تفریح دیگر تعبیر میکنند، امّا نمی توان از توجّه به ریشه های فرهنگی توده های کتاب خوان که زیربنای فرهنگ جامعه را تشکیل می دهند غافل ماند. چنین پدیده ای فقط مخصوص جامعهٔ ایران نیست بلکه در کشورهای مترقی هم دیده می شود.

به تازگی منتقدین ادبی به این دسته از داستانها هم با نگاه تازهای مینگرند. از جمله حسن عابدینی در بحث از داستانهای پر فروش فهمیهٔ رحیمی این گفته را از رابر تسون دیویس از مقالهٔ «رمان و دین» ۱۰ او نقل میکندکه:

«خوانندگان جدّی اکثریّت خوانندگان را تشکیل نمی دهند، نویسندگان جدّی نیز در اکثریّت نیستند. لازم است از این خطای مهم بر حذر باشیم که می کوشد هنر را منحصراً بر حسب حدّ اعلای آن تعریف کند. فرو تر از حدّ اعلا رمانهای بیشماری وجود دارند که نمی توان آنها را واجد هیچ نوع شایستگی ندانست و کنار گذاشت. آنها شاید آثار کوچکی باشند یا شاید بسیار عامّه پسند باشند و به همین لحاظ تأثیرگذار. رمان پُرفروش را نباید به این دلیل که بسیاری مردم دوستش دارند کنار گذاشت، همین محبوبیّت خود نشان می دهد که بیشتر مردم چه چیزی را نمایش انسان در جامعه می دانند، و بنا بر این نشانه ای است از اینکه آن مردم جامعه را چگونه می بینند. ادبیّات عامّه پسند حتی پیش از این که بنمایاند این خوانندگان چه چیزی را حقیقت می پندارند نشان می دهد آنان آرزو دارند که چه چیزی حقیقت می داشت.» ۱۱

۱۰ - رابر تسون دیویس، «رمان و دین»، ترجمهٔ ناصر ایرانی، ن*شر دانش*، شماره بهمن و اسفند ۱۳۶۷، ص ۱۶. ۱۱ - حسن عابدینی، «گزارشی از ادبیّات داستانی در سال ۱۳۷۲». کــــلک، شمارههای ۴۷-۴۸، بهمن /اسفند ۱۳۷۲، صص ۱۵۰–۱۶۲.

### بلاي سانسور

آگاهی به این نکته نیز ضروری است که در تمام این دوران هشتاد ساله محتوای داستانهای نویسندگان متعهد همواره به شدّت و یا ضعف سانسور دستگاه دولتی بستگی داشته است. تناوب و تکرار دورههایی که خفقان و سانسور در حد اعلای خود بوده، و دورههایی که نویسندگان از برخی آزادی ها بهرهمند بودهاند به صورت یک ماجرای تکراری سایهٔ سنگین خود را بر کلیّهٔ فعّالیّتهای ادبی از جمله ادبیّات داستانی فارسی گسترده و طبعاً در آن بازتاب یافته است. در قرن بیستم سانسور کتاب به صورتهای گوناگون اجرا می شد. در دوران حکومت رضا شاه معیار سانسور مقتضیات مملکتی بود و بدون آنکه کسی حق اعتراض داشته باشد این سانسور با خشکی و خشونت اعمال میگردید. با کشانده شدن جنگ جهانی دوّم به کشور و تغییر سلطنت، نویسندگان ایران دورانی خالی از سانسور تجربه نمودند. امّا پس از کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ مجدّداً سانسور دولتی به نحو دیگری برقرار شد. از سال نمودند. امّا پس از کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ مجدّداً سانسور دولتی به نحو دیگری برقرار شد. از سال اجازهٔ انتشار یابد. این شماره که (شمارهٔ ثبت کتابخانه ملّی نام گرفته بود) می بایست در ابتدای کتاب درج شود. این تصمیم دولت با اعتراض شدید نویسندگان روبرو شد و به دنبال آن کانون نویسندگان ایران "برای حفظ حقوق نویسندگان و شاعران تشکیل گردید.

در سالهای بعد از انقلاب اسلامی (که امروزه نیز این قرار جاری است)، هر ناشری اجازه داشت کتاب هر نویسندهای را به چاپ برساند ولی توزیع و نشر آن میبایست با اجازهٔ مقامات دولتی باشد. به این ترتیب برای احتراز از زیان هنگفت ناشی از توقیف و خمیر کردن کتاب، نوعی خود سانسوری بین نویسنده و ناشر برقرار می شد. اگر آن دو به توافقی می رسیدند و انتشار کتابی را بلا مانع می دیدند آنگاه گرفتار دستگاه سانسور می شدند که در صورت نپسندیدن کتاب به امحاء و یا خمیر کردن آن فرمان می داد.

با این همه در تاریخ داستاننویسی ایران شاهد کوششهای پیگیر نویسندگان برای انتقاد از اوضاع سیاسی و اجتماعی در لباس قصّه هستیم و این کوشش تا امروز ادامه دارد.۱۲ آل احمد با النون و القلم

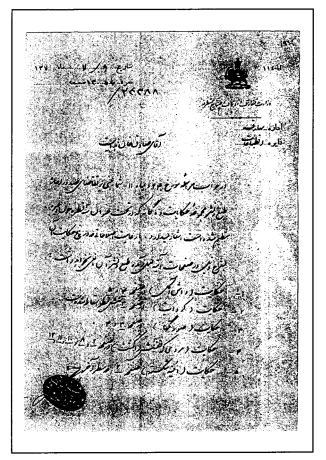
۱۲-در اینجانک:

Ghanoonparvar, Mohammad R., "Houshang Golshiri and Post-Pahlavi Concerns of the Iranian Wtier of Fiction", *Iranian Studies*, vol. XVIII, Nos. 2-4, Spring, Autumn 1985, pp. 369-373.

و نیز در همان مجلّد نک: به مقالهٔ فرزانهٔ میلانی که سابقهٔ ۱۱۰۰ ساله برای سانسور در ایران قائل است، و برای نشان دادن خودسانسوری برخی از نوشتههای سیمین دانشور را بررسی میکند:

Milani, Farzaneh., "Power, Prudence and Print: Censorship and Simin Daneshvar". *ibid.* pp. 335-347.

كوشش به فاش ساختن ماهيّت کو د تای ۲۸ مر داد ماه ۱۳۳۲ نمو د، با سركذشت كندوها هجوم شركتهاي نفتی را برای بهرهمندی از نفت ایران با زبان استعاره بیان داشت، و در مدیر مدرسه سیستم فرهنگی و آموزشی كشور را صريحاً زير سؤال برد. بزرگ علوی با ورق پارههای زندان، پنجاه و سه نفر، و به تعبیری چشمهایش، جوّ حاکم بر محیط ایران را در زمان سلطنت رضا شاه به قلم کشید. ابراهیم گلستان در داستان اسرار گنج درّهٔ جنّی پایان دوران زرق و برق سالهای پر ریخت و پاش اواخر رژیم سابق را پیش بینی کرد. ۱۳ غلامحسین ساعدی در عزاداران بَیَل و دیگر کارهایش؛ گلشیری در برهٔ گمشدهٔ راعی و معصوم پنجم و بیشتر داستانهای کوتاه و بلندش؛ و نيز ساير نو يسندگان كه ذكر



نام و اثرشان این بحث را طولانی میکند این پیکار را پی گرفتند.

سوای سانسور سیاسی، جو شدید مذهبی و اعتقادات دینی خرافه آمیز رایج در جامعه عاملی در فلج کردن نویسندگان بشمار می آید. این نوع تفکّر مذهبی که هیچ نو آوری را نمی پذیرد و با نمایش خشم و اعمال فشار و حتّیٰ قتل (گاه پر خشونت تر از فشار سانسور دولتی) هر صدای تازهای را خاموش می کند در تاریخ ما سابقه ای کهن دارد. تفاوت در آنست که چون قرن بیستم قرن ظهور داستان نویسی و رونق بازار نویسندگان بود طبعاً این حملات بیشتر متوجّه این گروه شد. داستان نخستین تظاهرات گستردهٔ دینی را در این قرن علیه نویسندگان، در شرحی که در زیر بر پی آمدهای انتشار یکی بود یکی نبود جمالزاده آمده خواهید خواند. در مورد سانسور دولتی توجّه خوانندگان را به عکس سندی مربوط به سانسور

<sup>13-</sup> Sprachman, Poul. "Ebrahim Golestan's The Treasure: A Parable of Cliché and Consumption", *Iranian Studies*, XV, nos. 1-4. 1982. pp. 155-180.

#### داستاننویسی و داستاننویسان...

کتاب سه قطره خون صادق هدایت جلب می کنم. در این سند مأموران سانسور شرط انتشار کتاب را حذف برخی مطالب از چند داستان او دانسته اند. چون کتاب منتشر شده باید پذیرفت که صادق هدایت موارد مزبور را از داستان های خود حذف کرده است، فقدانی جبران ناپذیر در زمانه ای که هر نامهٔ بی اهمیّت و یادداشت حقیری از صادق هدایت چون ورق زر در جراید و کتاب ها به نام او درج می شود. ۱۲

امًا نویسندگان ایران از پا ننشستند و در زبان داستان به فاش ساختن هویّت عقبگرای اوهام و خرافات دینی همّت گماشتند. برخی از آثار صادق هدایت، صادق چوبک، آل احمد، ساعدی و غیره شاهد روشنی بر این کوششها است.

سانسور دولتی از یکسو، و احتراز از تصادم با احساسات دینی جامعه از سوی دیگر، سبک تازهای در ادبیّات بوجود آورد و آن بکارگرفتن زبان استعاره و تمثیل و ایجاد فضای تشبیه و مثال بود. این کارکه در ابتدا موفّقیّتی داشت بزودی با مشکل روبرو شد زیرا به تدریج مسئولان سانسور کتاب به زبان استعاره آشنا شدند، هر حرف «ف» را «فرح زادی» خواندند و فشار بر نویسندگان را شدید تر ساختند. کشا کش و مبارزهٔ مأموران سانسور با نویسندگان و سرانجام شوم برخی از ایشان یکی داستان است پر آب چشم. ۱۵ از این نکته نیز نباید گذشت که خوانندگانی که با زبان استعاره بار آمده اند بسته به نیروی خیال و قدرت از این نکته نیز نباید گذشت که خوانندگانی که با زبان استعاره بار آمده اند بسته به نیروی خیال و قدرت استنباط خود می توانند از هر متن ساده و یا داستان معمولی نیز به آسانی تعبیر سیاسی دلخواه را به عمل آورند. برای مثال، بسیاری از داستان نویسان ایران در آثار خود شرح رنجهای زنان را در یک جامعهٔ مرد سالار، زیر لگد رفتن شخصیّت ایشان، زندگانی پر رنج و سراسر نا کامیشان، سرگردانی هایشان پس از مونهای ناخواسته و گاه افتادنشان به دام فحشاء را به تصویر کشیده اند. این موضوع در حد خود می تواند نمونه ای برجسته از کوشش نویسندگان روشنفکر برای نمایاندن وضع ناگوار زنان باشد. اما آذر نفیسی معتقد است که در این نوع داستانها منظور از زن "جامعهٔ ایران" است و منظور از مردِ ظالم، رژیمهای مستبد، و نویسنده برای رهایی از سانسور فقط با توسّل به این تمثیل توانسته است حرف خود را بزند. ۱۶۰۰ مستبد، و نویسنده برای رهایی از سانسور فقط با توسّل به این تمثیل توانسته است حرف خود را بزند. ۱۶

## دستاوردهاي داستاننويسي فارسي

از آغاز داستاننویسی معاصر بیش از دو نسل نمیگذرد. این دو نسل داستاننویسان سوای شهرت و

۱۴- این سند را که برای نخستین بار در این مجلّد درج می شود در اوراق بازمانده از ایران شناس دانمارکی آرتور کریستن سن یافتهام همراه با نامهای از صادق هدایت که مشکلات کار نویسندگی را در ایران برای نامبرده بیان کرده است.

۱۵- برای بحث مفصّل و جامعی در این زمینه نک: به فصل Literary Ambiguity در کتاب استاد قانون پرور نقل شده در بالا (پاورقی ۷)، صص ۱۴۹–۱۷۷.

<sup>16-</sup> Naficy, Azar., "Images of Women in Classical Persian Literature and the Contemporary Novels," in: *In the Eye of the Storm: Women in Post-Revolutionary Iran*, ed. Mahnaz Afkhami and Erika Friedl, Syracuse, N.Y., Syracuse University Press, 1994, pp. 115-130.

محبوبیّت و یا ارزش کارهایشان، همراه با شاعران این دوره، یکی از پایههای استوار ادبیّات فارسی در این قرن بشمار می آیند. تحوّلی که در اوایل قرن جمالزاده با یکی بود یکی نبود و نیما یوشیج با افسانه در نثر و نظم آغاز کردند، چون گویی برفین در سراشیب غلتید و با هر چرخش قوّت و حجم تازهای یافت. از سدها و مانعهای ریز و درشت ردّ شد، و تا به امروز در حال چرخش است.

داستاننویسان زبان فارسی را شیواتر و رساتر نمودند، واژههای خوش آهنگ وگیرا در داستانها به کارگرفتند، در آفریدن سبکهای نوکوشیدند، زبان را شکوفا و درخشنده کردند و این یادگارکهن نیاکان را به پایه و مایهای رفیع که هرگز در تاریخ سابقه نداشته است رساندند.

دستاورد دیگر ایشان شتاب دادن به سیر نهضت روشنفکری در جامعهٔ ایران و نمایاندن عقب ماندگیهای جامعه بود. این شاعران و نویسندگان با بکار گرفتن زبانی که همه فهم باشد، ادبیّات را به دست تودههای وسیع مردم رساندند و آن را دست ابزاری مؤثّر برای پیشرفت معنوی و مادّی مردم کوچه و خیابان ساختند.

یکی از مهم ترین موضوعهایی که فکر نخستین نویسندگان را تا متأخّر ترین ایشان به خود مشغول داشته موضوع زن و شرح محرومیّتها و رنجهای این طبقه است. تنوّع موضوعهای طرح شده نیاز به صفحات فراوان دارد. خلاصه آنکه در این داستانها بیسوادی زنان و عدم آگاهی ایشان از بدیهی ترین حقوق اجتماعیشان، ظلمی که قوانین دینی در حقّ آنان روا می دارد (مثل سرگردانی پس از طلاقی ناخواسته، ازدواجهای اجباری مخصوصاً در مورد دختران خردسال و غیره)، اوهام و خرافاتی که تا مغز استخوانشان نفوذ کرده، بازیچه شدن در دست مردان و رها شدنشان در جهنمی به نام فاحشه خانه، محرومیّتشان از تحصیل، و دهها مورد شبیه آن بیان گردیده است.

از دیگر مسایلی که نویسندگان به آن پرداختند مبارزه با بیسوادی و بیان نارساییهای سیستم آموزشی و فرهنگی کشور بود.

فقر و نداری مردم، سرگذشت محرومانی که از خانه و خانمان از ده خود بریده شده و در حاشیهٔ شهرهای بزرگ زاغهنشین گشتهاند، داستان آنها که برای امرار معاش خون خود را میفروشند و صدها مورد دیگر، از دیگر مسایلی بود که نویسندگان به آن پرداختند.

سوای فقر مادّی تأکید بر فقر فرهنگی و فقر احساسی مردم، عدم حضور اخلاقیّات در جامعه، جایگزین شدن مراسم توخالی دینی با اعتقادات و آرمانهای اخلاقی نیز مورد بحث و بررسی قرار گرفته است. با توجّه به این فقر اخلاقی، برخی از نویسندگان، گاه آشکارا و گاه در زبان استعاره نیش قلم را متوجّه مذهب کرده و سبب اصلی عقبماندگی اجتماع ایران را تزویر و ریا، دکّان دین باز کردن و در پرده کار دیگر نمودن، و بالاخره تحمیق و تخدیر افکار تودهها دانسته و آن را به باد انتقاد گرفتند.

مبارزه با رژیمهای حاکم بر ایران را از دورهٔ قاجار تا امروز، شاید بتوان مهم ترین و بزرگترین هدف جمعی از نویسندگان و شاعران دانست که در صدها داستان و شعر به زبان اشاره و استعاره بیان گردیده

## جوانمرگی در نثر معاصر فارسی

هوشنگ گلشیری در مقالهای با عنوان بالا بحثی قابل توجّه در مورد داستاننویسی فارسی مطرح میکند که جا دارد به نقل بخشهایی از آن بپردازیم.

«مقصود از جوانمرگی، مرگ- به هر علّت که باشد- قبل از چهل سالگی است و کمتر، چه شاعر یا نویسنده زنده باشند یا مرده. یعنی ممکن است نویسنده یا شاعر همچنان زنده بمانند امّا دیگر از خلق و ابداع در آنها خبری نباشد. خودشان را تکرار کنند و از حدّ و حدودی که در همان جوانی بدان دست یافته اند فراتر نروند... نویسندگان ایرانی از جمالزاده تا کنون... اغلب در همان مرزهای بیست سی سالگی با همان شکوفایی و درخشش های بین بیست و تا بیست و پنج مانده اند. دقیقاً در حدّ و مرز خوانندگانشان... بهترین کار جمالزاده همان یکی بود یکی نبود است. داستان فارسی شکر است در ۱۳۰۰ و در خودکتاب در ۱۳۰۱ منتشر شده است، جمالزاده هم بیست و هشت یا بیست و نه ساله است... در ۱۳۲۱ دارالمجانین و عمو حسینعلی و شاهکار را منتشر میکند. می بینید بیست سال تمام و قفهٔ داستان نوشتن، و آنچه پس از شهریور ۱۳۲۰ منتشر کرده است نه تنها توقف که حتّی بازگشت به قبل از یکی بود یکی نبود است... جمالزاده پس از ۱۳۲۰ نه تنها رمان نویس نیست یا داستان کو تاه نویس (انگار که یکی بود یکی نبود را جسته بود) بلکه آدم داستانش را از روی گر ته خود کو تاه نویس (انگار که یکی بود یکی نبود را جسته بود) بلکه آدم داستانش را از روی گر ته خود هدایت می سازد. می بینید که جمالزاده در همان ۲۸ سالگی تمام است...

مشفق کاظمی هم طهران مخوف را در بیست و سه سالگی نوشته... طهران مخوف نسبت به آنچه در پیش داشته ایم قلمی به جلوست. دیار شب کاظمی توقف است، و بعد هم دیگر خبری نیست... اوج هدایت در ۱۳۱۵ است در بوف کور. در سگ ولگرد هنوز زنده است ولی از آن اوج فرود آمده است. انگار که بگوییم خودکشی هدایت از همان ۱۳۱۵ شروع می شود و دیگر با نوشتن حاجی آقا (۱۳۲۴) هدایتی وجود ندارد...»

گلشیری به همین ترتیب یکی دو اثر را از برجسته ترین نویسندگان که اغلب در ابتدای کار داستان نویسندگان که اغلب در ابتدای کار داستان نویسی ایشان نوشته شده بر می شمارد و ارزش ادبی چندانی برای دیگر آثار شان قائل نمی شود. برای مثال از بزرگ علوی داستان «گیله مرد» را جزء بیست تا از بهترین داستان های خوب معاصر می داند. بهترین کار چوبک را «شبی که دریا طوفانی شده بود» قلمداد می کند و می نویسد چوبک «همان سال های

۱۷-در این زمینه نک:

Hillman, Michael C. "The Modern Trend in Persian Literature and its Social Impact.", *Iranian Studies* XV. nos. 1-4, 1982, pp. 7-31.

جوانی تمام می کند.» در مورد آل احمد با ستایش از داستان کوتاه «جشن فرخنده» و تا حدّی «خواهرم و عنکبوت» او را آگاه به شگردهای داستان نویسی و هم جهتگیر در مقابل وضع حاکم می داند و می گوید «آل احمد در اوج مرد»... از به آذین داستان کوتاه «مهرهٔ مار» را با ارزش می داند، اوج کار بهرام صادقی را در داستان های کوتاه او در «سنگر و قمقمه های خالی» می بیند، از تقی مدرّسی یکیلیا و تنهایی او را که در بیست و دو سالگیش نوشته در خشان می خواند و آرزو می کند محمّد علی افغانی نویسندهٔ شوهر آهو خانم یک قرن پیش به دنیا می آمد. گلشیری سپس با ذکر گروه بزرگی از نویسندگان می گوید:

«و از اینها که اسم بردم یا یادم نیامد، کسانی هستند که می شود به خاطر جرم داستان نویسی جریمه شان کرد که صد بار از روی داستان کوتاه "گدا"ی ساعدی بنویسند؛ یا "جشن فرخنده" آل احمد؛ یا "مهرهٔ مار" به آذین؛ "امام" از درویش؛ "شبی که دریا طوفانی شد" چوبک؛ "ماهی و جفتش" گلستان؛ "گیله مرد" علوی.»

گلشیری دلایل این «جوانمرگی» را عوامل زیر میداند:

۱- توقّف در مرحلهٔ انقلاب مشروطه، با توجّه به انقلاب مشروطیّت و مسألهای به اسم قانون اساسی ایران، ما هنوز در همان مرحله ای هستیم که میرزا آقاخان کرمانی بود، شیخ احمد روحی بود، که دهخدای چرند برند بود که سیّد جمال الدّین اسد آبادی بود. یعنی هشتاد سالی است که با همان آرمان ها داریم سر می کنیم. بگوییم صد سالی است درجا می زنیم...

۲- فقدان تداوم فرهنگی: در اینجا به هر دلیل مثلاً قطع شدن جریانها و نهضتهای فکری و فرهنگی یا تأثیر عوامل خارجی سبب شده است که هر جریان فرهنگی فقط چند سال یا دهه طول بکشد که بعد تبری یا داسی قطعش می کند و پس از چند سال دوباره باید از ابتدا شروع کرد... اغلب هم مرگ و میر هست، شبه وبا هست، وبا هست، به قول حافظ آن هم پس از حملهٔ امیر تیمور به شیراز و ساختن کله منارهها:

از این سموم که بر طرف بوستان بگذشت عجب که بوی گلی ماند و رنگ نسترنی ۳-رابطهٔ نویسنده و ممیزان: ... وقتی زندانی باشد زندانبان هم زندانی می شود و بده بستان میان آنها لا محاله سبب می شود تا پس از مدّتی کوتاه یا طولانی (بسته به طرفین و وضعیّت) از نظر اشتغالات ذهنی دو روی یک سکّه بشوند... وقتی که زندانی حتّی شپشهای نگهبانش را می شناسد، گرچه یک طرف نقبی به سوی نور می زند و آن یک خشت بر خشت می نهد و دیوار پشت دیوار می سازد... ناچار نویسنده همان گونه می اندیشد که تنها ممیز می فهمد، اگر هم از دست ممیزان به دست خواننده افتاد آنقدر پیچیده است که به قول شاملو:

این فصل دیگری است

که سرمایش از درون

درک صریح زیبایی را پیچیده میکند

یا فقط می تواند خوانندهٔ کم توقع راکه در همان سنین نویسندهٔ ریش سفید است راضی کند... پس اگرکسی مدام-در طی آن افت و خیزها-باکودکان سر وکار داشته باشد، با ممیّزان، با خوانندگان کم توقع و ناچار باشد زبان کودکی بگشاید و همانها را بگویدکه آنها می دانند، و یا پس از چند سالی بهترش را خواهند فهمید مطمئناً پس از مدّتی ذهنش، زبانش و موضوعاتش همان خواهد بود که بوده است و باز مطمئناً توقّف خواهد کرد، خواهد مرد.

حسن عابدینی در مورد بحران داستان نویسی در ایران ضمن بررسی کتاب هایی که در ابتدای دههٔ ۱۳۷۰ در ایران نشر شده، و ضمن بیان رونق فراوان آثار (به قول او) پاورقی نویسان چنین می نویسد:

«... در میان نویسندگان و منتقدان نوعی آشفتگی و بیاطمینانی مشاهده میشود و رمان دوران رکود را از سر میگذراند. رمان متعالی محبوبیتی راکه در دههٔ ۶۰ داشت از دست داده. گذشته از بحران اقتصادی و بیپولی مردم، آیا نیهیلیسم آنقدر دامن گسترده است که مردم، بیحوصله از پرداختن به امور جدّی، کتاب را فقط برای سرگرم شدن و یافتن مفرّی میخوانند؟ آیا رمان... تا حدّ

۱۸-از سخنرانی گلشیری در ده شب شعر کانون نویسندگان ایران در انجمن فرهنگی ایران و آلمان (۱۸ تا ۲۸ مهر ۵۶ در آستانهٔ انقلاب ایران.) در اینجا نقل از ب*اغ در باغ،* جلد اوّل، انتشارات نیلوفر، طهران ۱۳۷۸، صص ۲۹۰–۳۰۶.

وسیلهای سرگرم کننده برای برون افکنی آرزوهای کام نایافتهٔ مالی، احساسی و... فرو کشیده شده است؟ اغلب نویسندگانی هم که در دههٔ ۶۰ خوش درخشیدند کار چشمگیری انجام ندادهاند و در کارهایی که اینجا و آنجا چاپ می کنند کمتر اثری از تر و تازگی آثار اوّلیّهشان دیده می شود. آیا نویسندگان خسته از تلاشهای فرساینده برای معاش، آرامش ذهنی لازم برای خلق آثار خواندنی را ندارند؟ و یا به دامچالهٔ نومیدی و پوچ اندیشی عصر سردرگمی ایدئولوژیک در غلتیدهاند؟ ۱۹

## از دیگر ناکامیهای داستاننویسی معاصر فارسی

سوای دلایلی که گلشیری و عابدینی دربارهٔ جوانمرگی در داستاننویسی فارسی بر شمردهاند شاید بتوان علل دیگری نیز برای مشکلاتی که دامنگیر داستاننویسی فارسی هست ارائه داد.

در بالا قول دکتر فرهنگ جهانپور راکه معتقد است در ایران برای نویسنده مقام انبیاء، مقام ارشاد و مقام رشاد و مقام ارشاد و مقام ارشاد و مقام ارشاد و مقام ارشاد و اعترام عمیق مردم-بخصوص روشنفکران و دانشجویان به ایشان نمایان است و عجب آنکه در کشور ما نویسندگان با برخی از انبیاء در جلوگیری سانسور از نشر آثارشان، و به زندان افتادنها و شاید شکنجه دیدنها و سر به نیست شدنها بی شباهت نستند.

سؤال اینجاست که آیا جمع این عوامل به برخی از نویسندگان "متعهّد" ایرانی مقام و حالتی نمی دهد که خویش را رهبر نهضت روشنفکری و نو آوری ادبی بشناسند، کلام خود را ملوک الکلام و خویشتن را شمع جمع و قبلهٔ آمال کتابخوانان و روشنفکران بدانند؟

بدیهی است هرکس حقّ دارد و می تواند تا این حدّ و حتّیٰ بالاتر از آن برای خود مقام رهبری فکری، و بر دوش کشیدن پرچم مبارزه و روشنگرایی قائل شود. ولی نکته اینجاست که آیا این رسالت سیاسی می تواند همزمان، با خلق آثار ادبی همراه باشد، و اگر چنین شد پی آمدهای آن چه خواهد بود؟

افرادی با چنین شیوهٔ تفکّر در هرکشور و فرهنگی با این لغزش روبرو هستندکه تصوّرکنند هر چه از قلمشان جاری میشود شاهکاری است که لا جرم باید سر دست ببرند. آیا این اطمینان اشتباه همراه با عللیکه در بالا از آن یاد شد، مثل سانسور و یا در پرده و استعاره نگاشتن و غیره عاملی در به قلم آمدن

۱۹ عابدینی بیشتر داستانهای این دوره را "پلیسی/جنایی" و یا "عاشقانه /احساساتی" می داند. از جمله ۲۲ عنوان کتابهای احمد محققی بازرس ویژه قتل عمد با تیراژ ۲۲۰/۰۰۰ نسخه؛ و یا داستانهای فهیمه رحیمی تاوان عشق، پنجره با تیراژ ۱۰۰/۰۰۰ نسخه. وی می نویسد: «بیش از ۱۰ عنوان پنجره با تیراژ ۱۰۰/۰۰۰ نسخه و ۹ عنوان آثار نسرین ثامنی با تیراژ ۹۰/۰۰۰ نسخه. وی می نویسد: «بیش از ۱۰ عنوان از آثار پاورقی نویسان پیشین (احمد احرار، زمانی آشتیانی، ناصر نجمی، شاپور آرین نژاد، حمزهٔ سردادور و حسین مدنی) تجدید چاپ می شود تا با خیالبافی های سرشار از عشق و سلحشوریشان خوانندگان گریزان از فشارهای رداندگی رابه جهانی رمانتیک ببرند.» "گزارشی از ادبیّات داستانی در سال ۱۳۷۲"،کسسسلک، شمارههای ۴۷–۴۸. بهمن /اسفند ۱۳۷۲، ص۱۵۲.

آثار نیمبند بعدی و آغاز افول و سستی داستانها بشمار نمی آید؟

تجربهٔ تلخ دیگری نیز در مورد برخی از نویسندگان ایران وجود دارد که مشکل می توان از آن چشم پوشید. برخی از نویسندگان "متعهّد" ما با توفیق نخستین اثرشان، سرنوشت محتومی برای خویش قائل می گردند که سر مویی از آن تخطّی نمی توان کرد: شهرت و محبوبیّت اجتماعی، رنجهای مقابله با سانسور و مشکلات نشر آثارشان، زندانی شدنها، رو آوردن به مواد مخدر -گاهی به عنوان مد روز سرانجام مرگ زودرس. گویی گفتهٔ دولت آبادی که «همهٔ نویسندگان اخیر ایران از تاریکخانهٔ هدایت بیرون آمدهاند» نه تنها در مورد سبک نگارش ایشان بلکه در مورد شباهتهای حیات و زندگانی برخی از آنان با صادق هدایت نیز صدق کند.

متأسّفانه فشار محیط و خفقانی که فعّالیّت ادبی شان را فلج نموده برخی از ایشان را به مشروب و موادّ مخدّر پناه میدهد. امّاکسی که برای قلم و زندگی خویش چنین رسالتی قائل است آیا می تواند به خود اجازه دهد حیات ادبی و استعداد او اینگونه تباه گردد؟ داستان مرگ زودرس فیزیکی (نه مرگ ادبی) گروهی از نویسندگان عصر ماگواه روشنی بر این ماجرای دردناک است.

می توان تصوّرکرد اگر نویسنده ای در آتش نوشتن بسوزد و برای بیان مطالبش بی تاب باشد، علیر غم سانسور و تهدید به مرگ کما کان بنویسد ولی نشر اثر خود راکه مانند فرزند و میراث و دنبالهٔ نام و نشان اوست به زمانی مناسب تر یا به پس از مرگش محوّل نماید. متأسّفانه از آغاز نهضت داستان نویسی در ایران شاهد چنین امری نبوده ایم، و حتّی نمی دانیم از نویسنده ای چون گلشیری اثری منتشر نشده باقی مانده است یا نه؟

نویسندگانی که از سانسور و خفقان و مرگ فرار کرده و در محیط آزاد خارج چند میلیون خوانندهٔ ایرانی در اختیار دارند با مشکل دیگری روبرو هستند که همانا زندگانی در غربت و محبوس شدن در جزیرهای از لحاظ عاطفی سترون و از لحاظ شباهت با فرهنگ ایران عقیم و نازا است. عجبی نیست اگر تاکنون اثر چشمگیری از ایشان منتشر نشده باشد. در اینجا از شاهکاری که به سرعت مقبولیّت یابد، و احتمالاً به زبانهای دیگر دنیا ترجمه شود منتشر شود سخن نمیگوییم.

امًا جهان سوّم نویسندگان موفّقی مثل نجیب محفوظ، ایزابل آلینده و مارکز بورخس نیز به خود دیده است. در سالهای اخیر همنچنین برخی از نویسندگان هندی و افریقایی به شهرت و محبوبیّت رسیدهاند. اینان نیز، از نظر اجتماعی و سیاسی تا حدّی دچار همان گرفتاریهای نویسندگان ایرانی بودهاند، ولی توانستهاند با خلق شاهکارهای ادبی که به زبانهای گونا گون ترجمه شده و در میلیونها نسخه به فروش رفته به شهرت جهانی دست یابند. چرا نویسندگان ایرانی باید از این امر مستثنی باشند. ۲۰

۲۰- آثاری که از نویسندگان ایرانی به زبانهای اروپایی ترجمه شده، بیشتر برای آشنایی خواص و اهل تحقیق به ادبیّات داستانی ایران است، و متأسّفانه هیچ کدام با استقبال عامّه روبرو نبوده است. در زمان حکومت کمونیستی در روسیّهٔ شوروی آثار برخی از نویسندگان ایرانی در تیراژهای بالا به روسی ترجمه و نشر میشد، ولی این میزان

شاید یک مشکل برخی از نویسندگان ما نداشتن "تکنیک" و آگاه نبودن به "فن" نویسندگی باشد. گروهی که با زبانهای خارجی آشنا بودهاند، یا در خارج از ایران تحصیل کرده و در آثار نویسندگان بزرگ جهان کند و کاو نمودهاند آثارشان از موفّقیّت بیشتری برخوردار بوده است. مثل: مشفق کاظمی، جمالزاده، صادق هدایت، بزرگ علوی، صادق چوبک، ابراهیم گلستان، هوشنگ گلشیری، و چند تن دیگر.

سوای آن، در بررسی کلّی داستانها می بینیم که اغلب نویسندگان ما در تقلید از برخی پیشروان داستان نویسی معاصر مثل جمالزاده، بکار بردن اصطلاحات عامیانه راکلیدی برای موققیت داستان خود انگاشته و متأسفانه در آن سبک راه افراط پیموده اند. زبان فارسی گنجینه ای سرشار از این نوع اصطلاحات است و فرهنگ بومی ما پر از خاطره های کهنه و قدیمی از هزاران رسوم و آداب و عقاید و اعتقادات می باشد. آکنده ساختن داستان از این اصطلاحات و عادات و یا شخصیتهای گمشده در اجتماع – مثل کلفت پیر زمین گیر پنجاه سال پیش و یا رمّالی که در کوچههای گرد آلود جار می کشید سر کتاب باز می کنیم، فال می گیریم – اگر در چهارچوب داستانی سست باشد طبعاً کمکی به جذاییت و محبوبیت داستان نمی کند. حتّی اگر داستانی دارای هدف و محتوای قابل توجّهی باشد کثرت بکار بردن این اصطلاحات و چنین شخصیتهایی می تواند هدف و محتوای داستان را تحت الشّعاع قرار دهد و اصالت آن را خدشه دار سازد. مشکلی که ترجمهٔ چنین آثاری پیش می آورد شایان بحث دیگری است زیرا بسیاری از این اصطلاحات ترجمه پذیر نیست و هکذا شخصیتهای عامّی داستان که ممکن است برای خوانندهٔ ایرانی مأنوس باشند در زبان فرنگی بکلّی مثله و نابود می شوند. سوای آنکه اگر چنین اصطلاحاتی را از برخی از این داستانها بگیریم چیز دیگری از آن باقی نمی ماند، و اگر داستانی پیامی نداشته باشد قابل ترجمه به زبانهای دیگر نیست. ۲۱

از اصالت در نویسندگی که بگذریم حتی بسیار کم نویسندگانی داشته ایم که استادانه از آثار مشهور ادب فارسی مثل بوف کور هدایت و شازده احتجاب گلشیری تقلید کنند و آن سبک و تکنیک را برگزینند. تنها اثر موفّق که می توان آن را با فاصلهٔ بیش از نیم قرن دنباله روی بوف کور دانست، ملکوت صادقی است، و اثر چشمگیری شبیه و یا به تقلید از سبک شازده احتجاب که بر اساس جریان سیّال ذهن بناگر دیده باشد پس از کار گلشیری هنوز نشر نشده است، اگرچه کوشش هایی در این زمینه صورت گرفته است. ۲۲ گلشیری یکی از علل نا کامی نثر معاصر فارسی را متفنّن بودن نویسندگان و گرفتاری های شغلی ایشان گلشیری یکی از علل نا کامی نثر معاصر فارسی را متفنّن بودن نویسندگان و گرفتاری های شغلی ایشان

فروش را باید با دویست میلیون کتابخوان روسی و عدم دسترسی کافی به ادبیّات خارجی (و اصولاً کتاب) در آن زمان سنجیدکه حتّیٰ کتابهای خالص علمی نیز پس از دو هفته نایاب میگردید.

٢١ - تو جُه به اين نكته را مرهون اشارهٔ استاد حشمت مؤيّد هستم.

۲۲-سنگ صبور صادق چوبک که پیش از شاهزاده احتجاب نشر شد اثر بسیار موفّقی در همین سبک است، و پس از آن باید از کار شهر یار مندلی یور در داستان دل و دلدادگی یاد کرد.

می داند. نظر او در مورد تفنّن و بلاهای آن درست است چه تفنّن در نویسندگی باشد چه در هر کار علمی یا تحقیقی دیگر. اما در مورد شغل فراموش نکنیم که بیشتر نویسندگان بزرگ جهان برای بدست آوردن معاش در تلاش سخت بودهاند و تنها وقتی نویسندگی حرفهٔ اصلی ایشان شده است که با مرارت فراوان چند اثر بزرگ منتشر کرده و به شهرت رسیده بودند . مثلاً فاکنر که گلشیری در بالا مثال آورده فقط توانست مدّت کو تاهی به دانشگاه برود، پس از آن به کارهای مختلف رو آورد و در سال ۱۹۲۹که سال از دواجش بود مجبور شد برای امرار معاش شبها در کارخانهٔ برق به کار سخت ذخالسنگ کشی پردازد، و همانجا بود که بین نیمه شب و چهار صبح داستان همانطور که نیمه مرده افتاده بودم را در مدّت شش هفته نگاشت. ۳۲

از ملک الشّعراهای درباری که بگذریم، تاریخ ما آکنده از شواهدگوناگون از دانشمندان و محققینی است که حین پرداختن به تحقیق و نگارش مجبور به اشتغال به کار و حرفهای بوده، و علیرغم آن آثاری جاویدان از خود به یادگارگذارده اند. آیا باید داستان نویسان را از این امر مستثنی دانست؟ مطرح کردن این نکته باز برای باز نمودن یک شرط اساسی نویسندگی است و آن شور و شوق و استعداد نوشتن است که هیچ مانع و سدّی را نمی شناسد.

مشکل دیگر نشر آثار ادبی مشکل خوانندگان کتاب است. باید پذیرفت که هنوز در ایران فرهنگ کتاب خواندن گسترش نیافته، تودهٔ کتاب خوان بوجود نیامده، و اگر طبقهٔ کوچکی را مستئنی سازیم در کتاب کمتر خانهای است که قفسهٔ پر کتابی دیده شود. موضوع تربیت دادن جامعه به آشنایی باکتاب و کتاب خواندن، که اساسش در مدارس و باکتابخانههای مدارس آغاز می شود کمتر در ایران مورد توجه بوده است. حال آنکه در غرب این امر از بدیهی ترین اصول تعلیم و تربیت است. تأسیس و گسترش کتابخانهها نیز به همه امکان می دهد از هر کتابی صرفنظر از بهای آن استفاده کنند. در غرب علیرغم نفوذ صدها ایستگاه فرستندهٔ تلویزیونی و انواع ویدئوها و سینماها و سایر سرگرمی ها، کتابخانههای عمومی در حال وسعت و گسترش است و به محیطی مطلوب و دلپذیر تبدیل شده که هر کس با هر سن و سواد می تواند ساعتها در آنجا بگذراند و سرانجام با بغلی پر از کتاب خواندنی و یا ویدئو و صفحهٔ موسیقی به خانه ساعتها در آنجا بگذراند و سرانجام با بغلی پر از کتاب خواندنی و یا ویدئو و صفحهٔ موسیقی به خانه بازگردد. اما در ایران، افسوس. ۲۴

با این همه بایدگفت داستاننویسی در ایران در کشوری با آن سابقه و تنوّع فرهنگی، چون زمینی حاصلخیز و پر نیرو آمادهٔ رویاندن نهالهای سرسبز و پربار است و باید امیدوار بود روزگاری نویسندگان امروزی ما و یا نسل دیگر نویسندگان، آثار جاودانی به فرهنگ و ادب جهان عرضه کنند.

<sup>23-</sup> William Faulkner, As I lay dying, 1930.

۲۴- امروزه در برخی از کشورها- از جمله در دانمارک- فهرست کتابهای تمام کتابخانههای کشور را می توان در یک محلّ در برنامهٔ اینترنت یافت، کتاب یا فیلم و یدئو (و حتّیٰ تابلوی نقّاشی را برای استفادهٔ یکماهه) سفارش داد، و در روز معیّن آن را از کتابخانهٔ محلّهٔ خود دریافت کرد.

# داستاننویسان ایران و آثار ایشان

معرّفی همهٔ داستان نویسان ایران در این قرن که تعدادشان از صدها نیز متجاوز است نیاز به مقالات مفصّل دارد که اساس آن کار را داستان شناس معروف معاصر حسن عابدینی با انتشار صد سال داستان نویسی در ایران، ۲۵ در دو مجلّد، نهاده و نیز در سالهای اخیر مقالاتی در نشریّهٔ کلک (و اکنون بخارا) در معرّفی ادبیّات داستانی هر سال می نویسد. نویسندگان بزرگ ایران و آثار ایشان همچنین در صدها مقاله و کتاب، چه به زبان فارسی و یا به زبانهای دیگر، مورد بحث و بررسی قرار گرفته اند. ۲۶ لذا این مقاله فقط می تواند به عنوان معرّفی بسیار کو تاهی از برخی داستان نویسان صاحب نام و نشان بشمار آید و به هیچوجه معرّفی جامع و کاملی از همهٔ آنان نیست.

سوای آن، با اذعان به نقائص و افتادگیهای فراوان کار، و فقط برای نشان دادن وسعت حوزهٔ داستان نویسندگانی که در ده پانزده سال اخیر آثاری نشر کردهاند بطور فهرستوار در پایان مقاله آورده شده و کوشش گردیده تا عنوان یکی دو داستان ایشان نیز نقل گردد.

## ظهور قصّهنویسی در ایران قرن بیستم

آغاز داستان نویسی جدید ۲۰ در ایران با دو نام همراه است. یکی سیّد محمّد علی جمالزاده و دیگر صادق هدایت. امّا همزمان با انتشار نخستین اثر جمالزاده به نام یکی بود یکی نبود، و در سالهای نزدیک به آن، داستان هایی با نثری ساده نشر شد که گرچه هیچ کدام اهمّیّت کار جمالزاده را پیدا نکرد ولی هر یک از آنها نشان کوششی در بکار گرفتن زبان ساده در لباس داستان برای بیان مفاسد اجتماعی و یا مفاخر ملّی شد. از جمله کسانی که در این راه قدمهای نخستین را بر داشتند باید از نویسندگان زیر یاد کرد:۲۸

۲۵- عابدینی، حسن؛ *صد سال داستاننویسی در ایران*؛ جلد اوّل ۱۲۵۳ تا ۱۳۴۲؛ چاپ دوّم؛ طهران؛ ۱۳۶۲. جلد دوّم از ۱۳۴۲ تا ۱۳۵۷؛ چاپ دوّم؛ ۱۳۶۹.

۲۶ - برخی از این آثار در بخش کتابشناسی آمده است.

۲۷ فرهنگ کهن ایران هیچگاه بدون ادبیّات داستانی نبوده است. سوای داستانهای شاهنامه می توانیم از داراب نامهٔ طرطوسی، سمک عیار، قصّه فیروز شاه بن ملک دارا و نظایر آنها نام ببریم که برخی حتی در دوران جاهلیّت نیز در بین اعراب رواج داشته است. منتهی تا پیش از این قرن و ظهور زبان سادهٔ داستان نویسی بیان بیشتر ماجراها به شعر، آن هم زبانی پر استعاره و مشکل بود که فقط گروه کو چکی زیبایی آن را در می یافتند. این داستانها کمتر با داستان زندگانی مردم کوچه و خیابان سر و کار داشت بلکه بیشتر به ماجراهای عشق و عاشقی پادشاهان و شاهزادگان و قهرمانان می پرداخت. نک. به مقالهٔ استاد ذبیحالله صفا: «اشارهای کو تاه به داستانگزاری و داستان سرایی تا دوران صفوی»؛ کلک؛ شمارهٔ ۶۱–۶۴؛ فرور دین/تیر ۱۳۷۴؛ صص ۹–۱۵.

۲۸- برای آگاهی بیشتر از زندگانی و آثار این گروه نک: یحییٰ آرینپور؛ *از نیما تا روزگار ما*؛ انتشارات زوّار؛ طهران

#### داستاننویسی و داستاننویسان...

مشفق کاظمی، نویسندهٔ رمان دو جلدی طهران مخوف که به صورت کتاب در سال ۱۹۲۴ م منتشر شد. این کتاب سرگذشت دختری جوان است که با فریب و ترفند مردان شهو تران سرانجام به فاحشه خانهها کشیده می شود. نثر کتاب روان و سلیس است و از آنجاکه برای نخستین بار به مسألهٔ زنان ایران پرداخته قابل اهمیّت بشمار می آید.

**صنعتیزاده کرمانی** با آثاری مثل دامگستران یا انتقامخواهان مزدک (۱۳۰۴)؛ داستان تاریخی افسانه مانی؛ و سرانجام سلحشور (۱۳۱۲) از پیشروان نگارش رمان تاریخی در ایران بشمار می آید.

محمّد حجازی (مطیع الدّوله) (۱۳۵۲-۱۹۷۴/۱۲۸۰-۱۹۷۳) نخستین رمان او به نام هما در پاریس نگارش یافت (۱۳۰۴) و در سال ۱۳۰۷ در طهران منتشر شد. رمانهای او بیشتر شامل ماجراهای عشقی و احساسی است که با توطئههایی چون حسادت، خیانت، و یا جوانمردی و رشادت در هم می آمیزد و با وقایع و اوضاع اجتماعی کشور گره می خورد. حجازی قلمی شاعرانه و شیوا دارد. بهترین رمان او زیبا است که از لحاظ واقعی بودن وقایع و توصیف بی پردهٔ فساد جامعهٔ سیاسی و اجتماعی ایران، در زمان خود اثری یکتا بشمار آمد. بهترین داستان کوتاه او «بابا کوهی» است که در آئینه (مجموعهٔ ۹۵ داستان کوتاه) نشر شده است. اغلب آثارش در دورههایی طولانی از پر فروش ترین کتابهای رمان بشمار می آمده است.

ع**بّاس خلیلی** به مانند مشفق کاظمی، با چاپ داستان روزگار سیاه در سال ۱۹۲۵، و سپس با داستانهای اسرار شب و انتقام و انسان سرگذشت زنی راکه به ورطهٔ بدنامی افتاده به عرصهٔ نگارش کشید.

علی اصغر شریف در سال ۱۹۲۶ داستانی به نام خونبهای ایران نشر کردکه وقایعی از جنگ بین الملل اوّل را همراه با عشق دختر و پسر جوان وطن پرستی به نام ایرج و مهرانگیز نوشت. داستان دیگر وی مکتب عشق نام داردکه اثرات شدید سنّتگرایی در آن دیده میشود.

حسن بدیع (نصرت الوزارة) دو نوول به نامهای داستان باستان یا سرگذشت کورش ( ۱۹۲۰) و شمس الذین و قمر نشر کردکه کاملاً قالب ایرانی داشت.

حیدرکمالی در دههٔ ۱۹۳۰ دو نوول منتشرکرد یکی به نام مظالم ترکان خاتون (۱۹۳۰م) (شرح زندگانی ترکان خاتون مادر سلطان محمّد خوارزمشاه)، و دیگری لازیکا، داستان جنگهای ساسانیان و رومیان در ایالت لازیکا در ساحل دریای سیاه.

ابوالقاسم فیضی در سال ۱۹۳۳ هنگام تحصیل در بیروت، در یکی از دهات لبنان نخستین اثر خود را به نام رنج پسر نوشت. این رمان کو تاه در سال ۱۹۳۷ در طهران منتشر شد. تأثیر طهران مخوف مشفق کاظمی در این داستان نیز دیده می شود. از دیگر آثار فیضی می توان زنّار، کارت پستال و طبل سحر را نام برد.

محمّد مسعود (م. دهاتی) روزنامهنویس معروف دوران بعد از جنگ بودکه با قلم تند و بیپروای

۱۳۷۴؛ صص ۲۲۱–۲۷۲.

خود در روزنامهٔ مرد امروز شهرت فراوان پیداکرد. وی که زندگانی روزنامهنگاری را وقف حمله به دستگاه فاسد اداری و سرانکشورکرده بود در سال ۱۹۴۸ به دست ناشناسی ترور شد. از رمانهای او تفریحات شب (تاریخ)، در تلاش معاش (۱۹۳۳)، اشرف مخلوقات (۱۹۳۴)، گلهایی که در جهنّم می روید (۱۳۲۱) و بهار عمر (۱۳۲۴) را می توان نام برد.

# داستاننویسان نام آور ایران

### محمّد على جمالزاده (1997-1897)

جمالزاده در حدود سال ۱۹۰۸ برای تحصیل به بیروت فرستاده شد، در سال ۱۹۱۰ به اروپا رفت و پس از پایان تحصیلات حقوق در فرانسه به دعوت انجمن ملّیون به برلن سفر کرد. در آنجا با جمعی از ایرانیان فاضل و میهن پرست از قبیل محمّد قزوینی، پور داود، کاظمزاده ایرانشهر و تقیزاده آشنا شد و در محفل ادبی ایشان راه یافت. در چنین محفلی بود که جمالزاده نخستین داستان خود را به نام "فارسی شکر است" عرضه نمود و با تشویق گرم همگان روبرو شد.

این داستان نخست در روزنامهٔ کاوه چاپ برلن منتشر شد ۲۹ و سپس در سال ۱۹۲۱ در نخستین کتاب جمالزاده به نام یکی بود یکی بود که جمعاً شامل شش داستان کو تاه است در برلن نشر یافت. ۳ این شش داستان همگی زبانی طنز آمیز و عامیانه دارد و سیمای مردم عادی کو چه و خیابان را ترسیم می نماید. یکی بود یکی نبود به اعتقاد اکثریت پژوهندگان ادبیّات قرن جدید، نخستین ستون استوار ادبیّات جدید ایران بشمار می رود.

کتاب دارای دیباچهای است که در واقع بیانیه یا مانیفستی برای ادبیّات جدید و زبان تازهٔ ادبی بشمار می آید. این دیباچه، و نیز آنچه که جمالزاده را واداشت با زبان عامّیانه به داستاننویسی پردازد تا حدّ زیادی مرهون اقامت طولانی او در اروپا و آشناییاش با ادبیّات غرب است. امّا با همین دیباچه جمالزاده مقام خاصّی در میان پیشروان ادبیّات نوین ایران به دست آورد.

جمالزاده در این دیباچه نسبتاً مفصّل ادبیّات مشکل فارسی را با انشاء کهنه و سبک قدیمی که «نظرش تنها متوجّه گروه فضلا و ادباست»، با پیشرفتهای ادبی کشورهای دیگر که سبکی ساده و همه فهم دارند مقایسه کرده و میگوید که این یکی سبب ترقیّات معنوی و مادّی شده و آن دیگری حاصلش جهل و چشم بستگی گروه مردم و مانع هر نوع ترقی است. مینویسد: «در ایران ما بدبختانه عموماً با از شیوهٔ پیشینیان بیرون نهادن را مایه تخریب ادبیّات دانسته و عموماً همان جوهر استبداد سیاسی ایرانی که مشهور

٢٩ - سال دوّم؛ شمارهٔ ١؛ دي ماه ١٢٩٩.

۳۰- این شش داستان عبارتند از: فارسی شکر است، رجل سیاسی، دوستی خاله خرسه، درد دل ملاًقربانعلی، بیله دیگ بیله چغندر، ویلان الدَوله.

#### داستاننویسی و داستاننویسان...



جهان است در مادّهٔ ادبیّات نیز دیده می شود» "
بدینتر تیب وی سبک مشکل و سخت پیشینیان را
که گروهی دو دستی به آن چسبیده اند در خدمت
استبداد سیاسی می داند که نویسندگان فقط برای
گروهی برگزیدگان می نویسند و «حتّی اشخاص
بسیاری را نیز که سواد خواندن و نوشتن دارند و
نوشته های ساده و بی تکلّف را به خوبی می توانند
بخوانند و بفهمند هیچ در مدّ نظر نمی گیرند و
خلاصه پیرامون دموکراسی ادبی نمی گردند.» "
خلاصه پیرامون دموکراسی ادبی نمی گردند.» "
دی به اهمیّت زبان ساده در خلق "دموکراسی
ادبی" تا کید می کند و معتقد است رمان ساده

وی به اهمیت ربان ساده در سنی دامودراسی ادبی ۳۳ تأکید می کند و معتقد است رمان ساده «دسته های مختلفهٔ یک ملّتی را از یکدیگر آگاه و به هم آشنا می نماید، شهری را با دهاتی، نوکر باب را با کاسب، کرد را با بلوچ، قشقایی را با گاکن، د تری در ایا بلوچ، قشقایی را با گاکن، د تری در ایا در تری در تری در ایا در تری در ایا در تری در تری در ایا در تری در ایا در تری در تری

گیلک، متشرّع را با صوفی، صوفی را با زردشتی، زردشتی را با بابی، طلبه را با زورخانه کار، و دیوانی را با بازاری به یکدیگر نزدیک نموده و هزارها مباینت و خلاف تعصّب آمیز را که از جهل و نادانی و عدم آشنایی به همدیگر به میان می آید رفع و زایل مینماید.» ۳۴

از همان آغاز، یعنی به دنبال انتشار یکی بود یکی نبود جمالزاده در سال ۱۹۲۲، کار داستان نویسی در ایران با طوفانی از مخالفتهای علما روبرو شد و موجب بروز بحرانی سیاسی در کشور گردید. یکی بود یکی نبود در لباس قصّه چیزی جز مشاهدات جمالزاده از جامعهٔ آن روز ایران نبود، امّا خشم و نارضایتی رهبران روحانی و سیاسی ایران از انتشار این کتاب نشان داد که بر ملا ساختن وضع حاکم بر محیط، یعنی بیدار ساختن مردم به حقایق تلخ زندگیشان چقدر می تواند خطری برای روشن کردن اذهان مردم بشمار رود و بر علماء گران آید. عبدالرحیم خلخالی دانشمند معروف و دوست جمالزاده که در طهران مغازهٔ کتابفروشی داشت در تاریخ ۱۷ ربیع الاوّل ۱۳۴۱ (۸ نوامبر ۱۹۲۲) در نامهای به جمالزاده که در برلن می زیست چنین نوشت:

«طهران كتابخانه كاوه، ١٧ ربيع الأوّل ١٣٤١ (= ٤ نوامبر ١٩٢٢)

٣١ - يكي بود يكي نبود؛ طبع برلين: مطبعهٔ كاوياني؛ سال ١٣٣٩؛ ص٣.

٣٢ - همانجا؛ ص٣.

٣٣- همانجا؛ ص٣.

۳۴-همانجا؛ ص٧.

... کتاب یکی بود یکی بود شما به طهران ولوله انداخت. چماقهای تکفیر به حرکت و فریادهای واشریعتا بلند شد. علمای اعلام و ذاکرین ذوی العز و الاحترام و سایر مؤمنین عالیمقام در مساجد و منابر اجتماع نموده و در مقابل کفر و زندقه مشغول صف آرایی گشتند... یکی از جراید محلّی هم قصّهٔ «بیله دیگ بیله چغندر» را از کتاب یکی بود یکی بود در روزنامه خود شروع کرد به انتشار دادن. مسجد جامع مرکز اجتماع علماء و ذاکرین گردید. سلیمان میرزا روز اوّل و دوّم و سوّم تکفیر شد یکی از وکلای مجلس... در مسجد جامع به عرشه منبر صعود نمود و فریادهای وادینای او فضا را پر کرد و مجازات و تبعید دو نفر جریده نگار که یکی از آنها همان ناشر قصّهٔ شما اعلانی منتشر ساخت مبنی بر بی گناهی خود و گردید و از هر طرف حملات شروع شد. ناقل قصّهٔ شما اعلانی منتشر ساخت مبنی بر بی گناهی خود و جنجال و هیاهو مجال پیدا نکرده است... خلاصه علمای اعلام برای سانسور مقالات جراید و الغای منجد بو دند تا بالاخره مقاصد حقّهٔ آقایان انجام و رئیس الوزراء به مسجد رفته آقایان را به خانههایشان روانه کردند. الحال محض این فتح بزرگی که آقایان کردند دو شب است که بازار را چراغان می کنند. البته حضر تعالی و سایر رفقا نیز مشعوف و خوشحال خواهید شد.

این بود خلاصهٔ وقایع که از تاریخ ۲۵ صفر شروع گردید و روز ۱۵ ربیع الاوّل ظاهراً خاتمه یافت... عجالةً به واسطهٔ کتاب شماکم مانده بودکتابخانهٔ ما آتش بگیرد و خودمان نیز شهید این راه بشویم.»<sup>۳۵</sup>

۳۵- نک: جمالزاده، شاهکار، چاپ دوّم، کانون معرفت ۱۹۵۷/۱۹۵۷ (مقدّمهٔ کتاب) در اکتبر ۱۹۲۲ دولت لایحهای به نام "قانون هیأت منصفه" به مجلس برد که هدفش محدود ساختن آزادی مطبوعات بود. معلوم نیست چه عاملی موجب شد که دولت چنین قانونی به مجلس ببرد امّا ظاهراً چاپ یکی از داستانهای یکی بود یکی نبود در یکی از جراید روزانه (قبل از انتشار خود کتاب) موجب اعتراض علماء و اقدام دولت بوده است. در صد و پنجاه و پنجمین جلسهٔ مجلس چهارم نمایندگان تصمیم گرفتند قانون را به کمیسیون دادگستری احاله دهند. ولی احمد قوام السّلطنه نخست وزیر از مجلس خواست که در تصویب قانون عجله نمایند زیرا «علما معتقدند که مطبوعات با دین مخالفت مینند و مراسم عزاداری محرّم را [در سالگرد قتل امام حسین] مورد توهین قرار دادهاند... آنان خواستار قتل مدیران روزنامههای میهن و پژوهش هستند...» به دنبال سخنان نخست وزیر سیّد یعقوب نمایندهٔ مجلس نطق آتشینی مدیران روزنامههای میهن و پژوهش هستند...» به دنبال سخنان نخست وزیر سیّد یعقوب نمایندهٔ مجلس نطق آتشینی ایراد کرد و چنین نویسندگانی را مستحق مرگ و قلمشان را قابل خُرد کردن دانست.

مذاکرات آن روز مجلس تا اینجا بطور رسمی ثبت گردید. امّا مشروح بقیّهٔ مذاکرات در پاکتی سر به مهر تحویل ارباب جمشید (نمایندهٔ زردشتیان) شد و جلسات مجلس که تا آن زمان تقریباً همه روزه تشکیل می شد به مدّت ۸ روز تعطیل گردید. در جلسهٔ ۱۵۹ مجلس (۱۰ ربیع الاوّل/۳۰ اکتبر) قانونی به تصویب رسید که به موجب آن همهٔ ناشران مجبور بودند کلیّهٔ مقالاتی را که با دین و مسایل دینی سر و کار داشت به وزارت معارف تسلیم دارند تا صلاحیّت انتشار آن مورد تصویب سرپرستی که صلاحیّتش به تصویب دو مجتهد رسیده باشد قرار گیرد. برای اطّلاع از بحثهای مجلس مراجعه کنید به: روزنامه رسمی کشور شاهنشاهی، دورهٔ چهارم، صص ۱۱۸۸ – ۱۲۱۳ ـ ۱۲۱۴. ۱۲۱۴ . ۱۲۱۴ . ۱۲۱۴ . ۱۲۱۴ . ۱۲۱۴ .

## داستاننویسی و داستاننویسان...

جمالزاده تا آخر عمر بلند و پر ثمر خود در سویس ماند و از همانجا فعّالیّتهای ادبی را با نگارش داستانهای کوتاه و بلند، رمان، و مقالات گونا گون اجتماعی و ترجمههایی از نویسندگان اروپایی ادامه داد. از آثار فراوان او چند رمان و مجموعه داستان نام می بریم: دارالمجانین (۱۳۲۰/۱۹۴۲)؛ صحرای محشر (۱۳۲۳/۱۹۴۴)؛ قلتشن دیوان (۱۳۲۵/۱۹۴۶)؛ راه آب نامه (۱۳۲۶/۱۹۴۸)؛ سر و ته یک کرباس (۱۳۳۵/۱۹۵۹). مجموعه داستانهای کوتاه او عبار تند از: سرگذشت عمو حسینعلی (۱۳۲۱/۱۹۴۹) (شامل شش داستان که بعدها با تغییرات و اضافاتی تحت عنوان شاهکار تجدید چاپ شد)؛ تلخ و شیرین (۱۳۳۵/۱۹۵۶)؛ قصّههای کوتاه (۱۳۳۵/۱۹۵۶)؛ قصّههای کوتاه برای بچههای ریش دار (مجموعهٔ قصّههای جمالزاده و آگذار شده به دانشگاه طهران) (۱۳۳۵/۱۹۷۴).

پژوهندگانی که در سی چهل سال اخیر مجموع فعّالیّتهای ادبی جمالزاده را مورد نقد و بررسی قرار دادهاند اغلب یکی بود یکی بود را ممتاز ترین کار نویسندگیش میدانند و برای دیگر داستانهایش ارزش اجتماعی مؤثّری قائل نیستند.

رضا براهنی منتقد ادبی با آنکه معتقد است «با یکی بود یکی نبود جمالزاده یکی از مهم ترین حوادث ادبی تاریخ ادبیّات ایران اتفاق افتاده است» ولی او را «نویسندهٔ دنیای پیچیده و رنگین تخیّل، دنیای درونی زنان و مردان و دنیای آمال و آرزوهای عمیق نمی داند. به اعتقاد براهنی جمالزاده "خود" ندارد و دیگران را هرگز روانکاوی نمیکند، او دست به روانکاوی خود و دیگران نمیزند و موقعی که از درون حرف می زند به قراردادهای اخلاقی و عارفانهٔ چاپی و کلیشهای متوسّل می شود. روح انسان را نمی کاود بلکه کاویده شده ها را فقط در ظاهر می بیند و از حوادث سطحی به نتایج سطحی تر می رسد...» هم

<sup>(</sup>نقل به اختصار از مقدَّمهٔ ترجمهٔ انگلیسی یکی بود یکی نبود، ترجمهٔ استاد حشمت مؤید و پل اسپراکمن): Once Upon a Time, Translated from the Persian by Heshmat Moayyad and Poul Sprachman, Bibliotheca Persica, New York 1985, pp. 10-11.

به همین جهت جمالزاده که مقارن انتشار کتاب *صحرای محشر* (۱۳۲۶) در ایران بود توزیع کتاب را موکول به وقتی کردکه هواپیمایش به قصد اروپا از فرودگاه طهران بلند شده باشد.

۳۶-شامل: یک روز در رستمآباد شمیران؛ حقّ و ناحقّ؛ درویش مومیایی؛ سرگذشت اولاد بشر؛ خواستگاری؛ آتش زیر خاکستر؛ پیشوا.

۳۷-شامل: پلنگ، نو پرست، سرّ حکمت یا مجادلهٔ دو پشه، کباب غاز، دشمن خونی، سگ زرده، عمو حسینعلی. ۳۸-شامل: ایلچی قیصر، حسابهایی که (یا آواز در گرمابه، قلب ماهیّت، دو آتشه، میرزا خطّاط، امنیّت شکم. ۳۹-رضا براهنی، **قصّه نویسی**، چاپ سوّم، طهران ۱۳۶۲ (۱۹۸۳)، ص ۵۵۱.

برای آگاهی از قضاوتهایی منفی از این دست ر.ک: مهر داد مهرین، جمالزاده و افکار او، طهران، آبان ماه ۱۳۴۷؛ بهرام صادقی، مبجلّه فردوسی، سال ۲۴، شماره ۱۰۲۹، آذر ماه ۱۳۵۱؛ و سال ۲۵، شماره ۱۱۲۹، نوزده شهریور ماه ۱۳۵۲؛ جلال آل احمد، «دونامه». اندیشه و هنر، دوره جدید، شماره ۴، مهر ماه ۱۳۴۳؛ برای آگاهی بیشتر از متون برخی از نامههای رد و بدل شده بین جمالزاده و منتقدین آثارش ر.ک: یحیی آرین پور، از نسیما تا روزگار ما، طهران ۱۳۷۴، صص ۲۷۳–۲۷۹.

حسن عابدینی در کتاب صد سال داستان نویسی دربارهٔ او اینطور اظهار نظر می کند: «... در میان این همه نوشته، کمتر داستان واقعی به چشم می خورد. نوشته هایش لطیفه هایی سطحی اند که فقط برای سرگرم کردن نوشته شده اند... دیگر از شور و شوق اوّلیّهٔ نویسنده برای تصویر واقعیّت ها و مبارزه با خرافات و بی عدالتی های اجتماعی کمتر نشانی می یابیم. او دیگر برای نوشتن آثارش رنجی نمی برد و نوشته هایش قلم اندازهایی از سر سیری و تفنّن اند... داستان به داستان طنزش بی رمق تر می شود تا جایی که به مسخرگی و بازی با کلمات کشیده می شود.... ۴۰

با همهٔ این انتقادات باز هم باید جمالزاده را در صف نخست پیشروان ادبیّات داستاننویسی ایران بدانیم، زیرا وی بودکه راه را بر بسیاری از جوانان اهل اندیشه و قلمگشود.

## صادق هدایت (۱۲۸۲/۱۹۰۳-۱۳۳۰/۱۹۵۱)

صادق هدایت را می توان بدون تردید بزرگترین نویسندهٔ ایران دانست که هنوز نیم قرن پس از مرگ او حضورش در حال و فضای ادبی کشور احساس می شود، و هم اوست که بزرگترین تأثیر را بر ادبیّات نوین فارسی گذارده است. محمود دولت آبادی نویسندهٔ معروف معاصر معتقد است «همهٔ نویسندگان اخیر ایران از تاریکخانهٔ هدایت بیرون آمده اند.» <sup>۱۹</sup> هدایت بود که روش و کیفیّت داستان نویسی جدید را در زبان فارسی عرضه کرد و افقهای جدیدی در برابر نویسندگان آینده گشود.

هدایت در آثار نخستینش مثل زنده به گور، سگ ولگرد و سه قطره خون استادی خود را در کند وکاو روح آدمیان، سرگردانی ها و آشفتگی های فکری و روانی، تنهایی ها، و به اعتقاد خودش پوچ بودن زندگی ایشان نشان می دهد. وی برای بیان این احساس ها زبانی ساده تر از جمالزاده به کار می گیرد و محیطی می آفریند که در آن کشش فرار از زندگی و شتافتن به سوی مرگ موج می زند. برای آن که بدانیم با چه نویسنده ای سر و کار داریم، و چرا آثار مهم او تصویر های سیاه و ناامید کننده ای از زندگی ترسیم می کنند کافی است بگوییم که هدایت از همان کودکی گوشه گیر بود. یک بار در ۲۷ سالگی (۱۳۰۷) در پاریس خود را به قصد خودکشی در رودخانهٔ مارن Marne انداخت. چند بار دیگر نیز همین قصد راکرد تا آنکه در فروردین سال ۱۹۵۱ (۱۳۳۰)، در سنّ چهل و هفت سالگی در اوج شهرت ادبی در پاریس با گاز به حیات خود خاتمه داد.

نخستین اثر خود را در روزنامهٔ دیواری در مدرسهٔ سن لویی که فرانسویها اداره میکردند نوشت به نام زبان حال یک الاغ در وقت مرگ. در بیست سالگی یعنی در سال ۱۹۲۳کتابی راجع به رباعیّات حکیم عمر خیّام منتشر کرد. سپس به اندیشههای بودایی و زردشتی کشیده شد و رسالهای به نام انسان و حیوان

۴۰ عابدینی، حسن؛ صد سال داستاننویسی در ایران، جلد ۱، چاپ دوّم، طهران ۱۳۶۹، ص ۹۶.

۴۱ – محمّد علی محمود، گفتگو با احمد شاملو، محمود دولت آبادی، و مهدی اخوان ثالث، نشر قطره، طهران ۱۳۷۲ (۱۹۹۳)، ص ۱۵۰ (تاریکخانه نام یکی از داستانهای کو تاه هدایت است.).



نگاشت (۱۹۲۴) که دفاع از حیوانات و انتقاد از کشتن آنان بود. سه سال بعد رسالهٔ دیگری از او در برلن به نام در فواید گیاهخواری منتشر شد (۱۹۲۶) و خود تا آخر عمر گیاهخوار باقی ماند. هدایت در سال ۱۹۲۵ همراه با گروهی از دانشجویان اعزامی از طرف دولت برای تحصیل راهی اروپا شد. نامههایی که از این مدّت از او در دست است گواه روشنی بر سرخوردگیهای دوحی و عدم تحمّل شرایط زندگانی در فرنگ است. پس از چهار سال بدون آنکه تحصیلاتی کرده باشد به ایران بازگشت. در ایران شغلهای موقّی گوناگونی در ادارات دولتی گرفت و در عین حال به مطالعه در فرهنگ کهن ایران و عین حال به مطالعه در فرهنگ کهن ایران و تحقیق در فولکلور و فرهنگ عامه پرداخت.

در ایران به چاپ رساند. برخی از این داستانها را هنگام اقامت در فرانسه نوشته بود.  $^{77}$ کمکم شهرت در ایران به چاپ رساند. برخی از این داستانها را هنگام اقامت در فرانسه نوشته بود.  $^{77}$ کمکم شهرت هدایت در میان محافل روشنفکری بالاگرفت و دوستان هم فکری مانند بزرگ علوی، مجتبیٰ مینوی، صادق چوبک، مسعود فرزاد و عبدالحسین نوشین یافت که هر یک به تشویق او منبع فعّالیّتی ادبی و علمی یا هنری شدند. هدایت در این دوره به نشر مهمّ ترین آثارش موّفق شد  $^{77}$  سپس در سال ۱۹۳۵ به هندوستان رفت. در هند به آموختن زبان پهلوی پرداخت که حاصل آن ترجمهٔ برخی از آثار پهلوی به زبان فارسی بود. در همانجا داستان بوف کور را که شاهکار نویسندگی او به حساب می آید و در ایران نوشتن آن را آغاز کرده بود به اتمام رساند و نسخی به صورت پلی کپی چاپ کرد و برای دوستانش و برخی ایران شناسان فرستاد.

هدایت در سال ۱۳۱۶ (۱۹۳۶) به ایران بازگشت و بار دیگر شغل کوچکی در یکی از ادارات دولتی گرفت. جنگ جهانی دوّم و آمدن قوای متفقین به ایران، موجب بروز تغییرات اجتماعی و سیاسی مهمّی در کشور شد و آزادی هایی برای نویسندگان فراهم آورد. در همین سال ها هدایت دو مجموعهٔ دیگر از

۴۲-این داستانها عبارتند از: مادلن، زنده بگور، اسیر فرانسوی، حاجی مراد، آتش پرست، داودگوژ پشت، آبجی خانم و مرده خورها.

۴۳ مثل سه قطره خون، سایه روشن، اصفهان نصف جهان، اوسانه، نیرنگستان.

داستانهایش را زیر عنوان سگ ولگرد<sup>۴۴</sup> (۱۳۲۱) و ولنگاری<sup>۴۵</sup> (۱۳۲۳)، و برخی از آثاری که از زبان پهلوی ترجمه نموده بود منتشر ساخت.

وی در این سال ها بیشتر و بیشتر محل توجه و احترام نویسندگان و روشنفکران قرار میگرفت و کمکم تأثیر انکارناپذیر سبک آثارش بر ادبیّات داستانی ایران نمودار می شد. ولی خود از لحاظ روحی در وضعی اسفبار بسر می برد. مطالعاتش دربارهٔ ایران باستان و دین زردشتی و تصویری که از شکوه و جلال و عظمت ایران باستان داشت در مقایسه با وضعی که در ایران شاهدش بود در او دوگانگی فکری و مشکل هویّت پیش آورده بود. از محیط خود در رنج بود، و از آنجا که در ایران هیچکس و هیچ چیز نمی توانست به او آرامش روحی ببخشد روز ۱۲ آذرماه ۱۳۲۹ بار دیگر روانهٔ پاریس شد تا بلکه در آنجا به زندگانی مطلوب خویش دست یابد. روز ۱۹ فروردین ۱۳۳۰ پس از آنکه کلیّهٔ آثار منتشر نشدهٔ خود را سوزاند با باز کردن شیرگاز در اتاق پانسیون محقری خودکشی کرد. هنگام مرگ فقط ۴۸ سال داشت. ۴۶ بیشتر داستان های هدایت در محیطی تاریک و در سرزمینی پر از نومیدی و سرگردانی رخ می دهد. بیشتر داستان های هدایت در محیطی تاریک و در سرزمینی پر از نومیدی و سرگردانی رخ می دهد. وی از زوایای ناشناخته روح انسان ها، از تیره روزی بشر بر روی زمین و از سرنوشت رقم خوردهٔ او

داستانهای هدایت را می توان به سه گروه تقسیم کرد: ۲۰ آنها که جنبهٔ شدید ناسیونالیستی و ملّی گرایی و احساسات ضدّ عربی دارند، مثل: «پروین دختر ساسان»، «سایهٔ مغول»؛ و یا خرافات مذهبی را بر ملا می سازد، مثل نمایشنامههای: «قصّهٔ آفرینش»، «البعثة الاسلامیّه فی بلاد الافرنجیّه»، «محلّل»، و «طلب آمرزش». ۲- داستانهای سورآلیستی مثل: بوف کور، سه قطره خون، ۳- داستانهای رآلیستی اجتماعی مثل: «آبجی خانم»، «مادلن»، «آینهٔ شکسته» و یا «زنی که مردش راگم کرد». در این داستانها او دربارهٔ افرادی گفتگو می کند که با احساسات رقیق و خیالات و حالات پیچیده و تو در توی روح بیگانه بوده اند، آنگاه از آنان تصویری رقّت آور و زننده کشیده که نمایندهٔ آز، تباهی فکری، پستی خصلت و کوتاه فکری ایشان است.

حکایت میپردازد. نقطهٔ روشنی، سرگذشت امیدوارکنندهای، و نیروی حیاتبخشی در هیچیک از

آثارش دیده نمی شود.

شاهکار هدایت بی تردید بوف کور اوست که به زبانهای دیگر نیز ترجمه شده است. کمتر نویسندهٔ

۴۴-شامل: سگ ولگرد، دون ژوان کرج، بن بست، کاتیا، تخت ابونصر، تجلّی، تاریکخانه، میهن پرست.

۴۵-شامل شش قضیّه: قضیّهٔ مرغ روح، قضیّهٔ زیر بته، قضیّهٔ فرهنگ و فرهنگستان، قضیّهٔ دست بر قضا، قضیّهٔ خر دَجَال، قضیّهٔ نمک ترکی.

۴۶- هدایت سوای داستان نویسی، در زمینهٔ فولکلور و مردمشناسی و نیز زبان و ادبیّات فارسی میانه (پهلوی) دارای تألیفات گرانقدری است که بحث در آنها از موضوع این مقاله خارج است.

۴۷- برای آگاهی از سالشمار و زندگینامهٔ صادق هدایت و کارنامهٔ ادبی او نک: یحییٰ آرینپور، *از نیما تا روزگار ما*، انتشارات زوّار، طهران ۱۳۷۴، صص ۴۱۹-۴۲۴.

### داستان نویسی و داستان نویسان...

ایرانی آثارش به مانند هدایت مورد بحث و گفتگو و مو شکافی قرار گرفته است. هر ده یا بیست سال یکبار موج تازهای از نویسندگان این آثار را با نگاهی نو مورد پژوهش و بررسی قرار میدهند.۴۸





بزرگ علوی از پیشروان داستان نویسی در ایران، به مانند جمالزاده و هدایت با تجربهٔ اقامت در غرب و آشنایی با ادبیّات داستانی اروپا، به کار داستان نویسی رو آورد. وی در خانواده ای از تجّار متولّد شد، در پانزده سالگی پس از به پایان رساندن تحصیلات متوسّطه عازم آلمان گردید و در سال ۱۳۰۷ در بیست و سه سالگی به ایران بازگشت. در طهران به تدریس در مدرسهٔ صنعتی و فنّی ایران و طهران به تدریس در مدرسهٔ صنعتی و فنّی ایران و برادرش مرتضیٰ علوی که از فعّالان نهضت چپ برادرش مرتضیٰ علوی که از فعّالان نهضت چپ بود با دکتر تقی ارانی از رهبران آن دوستی گرفت. از سال ۱۳۱۰ فعّالیّتهای ادبی خود را با ترجمهٔ سال داستانهای آلمانی آغاز کرد و ضمناً با مجلهٔ دنیاکه ارانی سردبیر آن بود همکاری مینمود. در سال

۱۳۱۴ باگروه موسوم به "پنجاه و سه نفر" به اتّهام داشتن مرام اشتراکی به زندان افتاد و در سال ۱۳۲۰ با آمدن ارتش متّفقین به ایران از زندان آزاد شد.

نخستین اثر بزرگ علوی «دیو!... دیو!» نام دارد که در مجموعهٔ انیران همراه با اثری از صادق هدایت به نام «سایهٔ مغول» و اثری از شین پرتو منتشر شد (۱۳۱۰)، در سال ۱۳۱۳ مجموعه داستانهای چمدان را

۴۸-برای اطّلاع از بخشی از این آثار نک: پاورقی بالا، صص ۴۲۴-۴۲۹؛ و نیز سه کتاب محمّد علی همایون کاتو زیان: صادق هدایت از افسانه تا واقعیّت، ترجمهٔ فیروزهٔ مهاجر، طرح نو ۱۳۷۲؛ صادق هدایت و مرگ نویسنده، نشر مرکز ۱۳۷۳، بوف کورِ صادق هدایت، نشر مرکز ۱۳۷۳؛ و نیز:

Bashiri, Iraj., The Fiction of Sadegh Hedayat, Mazda, USA, 1984; Katouzian, Homayoun., Sadegh Hedayat, The Life and legend of an Iranian Writer, London 1991; Hillman, Michael C., (ed.) Hedayat's "The Blind Owl" Forty years After, University of Austin, Center for Middle Eastern Studies, 1978; Katouzian, Homayoun., "Sadegh Hedayat's 'The Man who killed His Passionate Self', A Critical Exposition." Iranian Studies X (1977). pp. 106-206.

قربانی، محمّد رضا؛ نقد و تفسیر آثار صادق هدایت، انتشارات ژرف، طهران ۱۳۷۳.

منتشر ساخت. <sup>۴۹</sup> در سال ۱۳۲۰ پس از آزادی از زندان مجموعهٔ داستان ورق پاره های زندان <sup>۵۰</sup> و سپس در سال ۱۳۲۱ کتاب پنجاه و سه نفر را که خاطرات سال های زندان او است نشر شد. در سال ۱۳۳۰ مجموعهٔ داستان نامه هااز او منتشر شد. <sup>۵۱</sup> در سال ۱۳۳۱ رمان مشهور خود را به نام چشمهایش منتشر ساخت که یکی از بهترین آثار داستانی فارسی بشمار می آید.

در سال ۱۳۳۲ که برای دریافت جایزهٔ صلح به وین رفته بود به خاطر وقوع کو دتا در ۲۸ مرداد همان سال، به ایران بازنگشت. در سال ۱۳۳۳ به آلمان شرقی رفت و در دانشگاه سمت استادی زبان فارسی یافت، و در همانجا ازدواج کرد. در ابتدا همکاری خود را با حزب توده ادامه داد ولی به تدریج از آن کناره گرفت. در آلمان فعّالیّتهای ادبی علوی بیشتر شامل نگارش مقالاتی برای دائرة المعارفها، و یا تألیفاتی در زمینهٔ زبان فارسی، از جمله فرهنگ فارسی – آلمانی همراه با پروفسور یونکر بود. پس از تألیفاتی در زمینهٔ زبان فارسی، از جمله فرهنگ فارسی – آلمانی همراه و رمان سالاری ها، (۱۳۷۵)، و رمان انقلاب دو کتاب او در ایران به طبع رسید: مجموعه داستانهای میرزا و رمان سالاری ها، (۱۳۷۵)، و رمان موریانه (۱۳۶۸) که نقش ساواک (موریانه) را در ناراضی ساختن مردم و در نتیجه کشاندن آنها به انقلاب بررسی می کند و از ارزش ادبی کمتری بهرهمند می باشند.

بزرگ علوی پس از انقلاب به همراه همسر آلمانیش گرترود دو سفر کوتاه به ایران کرد و با استقبال شدید دوستدارانش مواجه شد. با آنکه ابتدا میل داشت برای همیشه به ایران برگردد ولی اوضاع ایران را مناسب حال خود ندید و از این تصمیم برگشت. وفاتش در نود و سه سالگی در ۲۸ بهمن ۱۳۷۵ در برلن رخ داد.

## صادق چوبک (۱۲۹۴/۱۹۱۶ - ۱۳۷۸/۱۹۹۸)

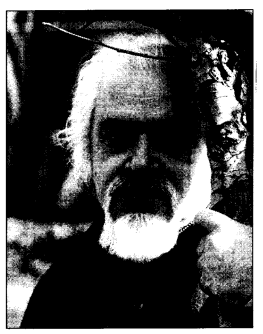
صادق چوبک بدون تردید یکی از بهترین داستاننویسان ایران بشمار می آید. وی با قلمی توانا و استادی فراوان در دهههای پیاپی آثاری ماندنی آفرید که تقریباً جملگی در سطحی والا قرار دارند و از کاستیها و سستی سبک که دامنگیر برخی از آثار چند تن از نویسندگان مشهور ما است برکنارند.

چوبک در بوشهر از خانوادهای تاجر به دنیا آمد. تحصیلات خویش را در بوشهر و شیراز و دبیرستان کالج البرز طهران به پایان رساند. در سال ۱۹۳۷/۱۳۱۶ با قدسیّه خانم ازدواج کرد و همسرش تا پایان عمر یار و همراه صمیمی او بود. چوبک در ابتدا به تدریس در خرّمشهر پرداخت. در زمان جنگ سمت مترجمی در ادارهٔ اطّلاعات سفارت انگلیس را یافت و در سال ۱۹۴۹ به استخدام

۴۹- شامل داستانهای کوتاه زیر: چمدان، قربانی، عروس هزار داماد، سرباز سربی، شیک پوش، رقص مرگ (در چاپ ۱۳۵۷).

۵۰-شامل داستانهای: پادنگ، ستاره دنباله دار، انتظار دی، عفو عمومی، رقص مرگ در زندان قصر.

۵۱- شامل: نامهها، گیله مرد، شهریور ۲۶، اجاره نامه، دز آشوب، یه ره نچکا، یک زن خوشبخت، رسوایی، خائن آذر ۲۷، پنج دقیقه پس از دوازده.



شرکت نفت درآمد. در سال ۱۹۷۵ خود را بازنشسته کرد و پس از چندی به امریکا رفت و در همانجا تا پایان عمر باقی ماند. پیش از بازنشستگی نیز سفرهایی به امریکا (برای سخنرانی در دانشگاه هاروارد)، شوروی (به دعوت کانون نویسندگان) نمود و در سالهای دعوت کانون در دانشگاه یوتا به تدریس پرداخت.

چوبک را می توان از نخستین نسل نویسندگان ایران دانست که با صادق هدایت و بزرگ علوی دوستی نزدیک داشت. آثار او اگرچه آئینهٔ تمامنمای جامعهٔ ایران می باشند امّا از پیامی سیاسی و رسالتی مبارزه جو برکنارند. چوبک داستان را چون هنرمندی توانا با تمام

استعداد هنری خود می آفریند و چگونگی استفاده از آن را به خواننده وامیگذارد.۵۲

صادق چوبک صاحب دو رمان مشهور است: یکی تنگسیر (۱۹۶۳/۱۳۴۲)،که بر اساس مشاهدات خود او از وقایع سال ۱۹۲۲ در بوشهر، (شورش تنگستانیها) نگاشته شده است.<sup>۵۳</sup> دیگر سنگ صبور (۱۹۶۶/۱۳۵۵)که می توان آن را یکی از بهترین رمانهای فارسی قرن بیستم بشمار آورد.<sup>۵۴</sup>

۵۲-برای آگاهی بیشتر از شرح حال و آثار چوبک نک:

<sup>&</sup>quot;Major Voices in Contemporary Persian Literature" *Literature East and West* 20 (1976); Kamshad, Hasan *Modern Persian Literature*, 1960, pp. 127-130.

و نیز نک: به مجلّهٔ *ایران شناسی*. سال ۵، شماره ۲ (تابستان ۱۳۷۲/۱۹۹۳) که شامل مقالات زیر در مورد صادق چوبک است: چند تصویر از زنان در داستانهای صادق چوبک (محمّد رضا قانون پرور)؛ دیدگاه نفس گرایانه صادق چوبک در بنای سنگ صبور (فریدون فرّخ)؛ تنگسیر، بازسازی اسطوره گونهٔ داستان واقعی (مهدی خرّمی)؛ و برگزیدهای از نظریّات صاحبنظران در مورد چوبک و آثار او.

برای بررسی جهانبینی صادق چوبک در داستانهایش، نک:

Roberts, J.A.F. "Sadiq Chubak's World-View" in: *Pembroke Persian Papers - History and Literature in Iran*, edit. Charles Melville, British Academic Press and Centre of Middle Eastern Studies, Cambridge 1990.

۵۳-برای شرح حال کامل چوبک و بحث در مورد این رمان و سایر آثار او نک:

F.R.C. Bagley, Sadegh Chubak: An Anthology, Delmer, New York, Caravan Books, 1982. - برای بحث مفصل در مورد این رمان نک:

سایر آثار چوبک که مانند دو رمان او بارها تجدید چاپ شدهاند عبارتند از: خیمه شب بازی (۱۹۶۵/۱۳۲۴)؛<sup>۵۵</sup> عنتری که لوطیش مرده بود (۱۹۴۹/۱۳۲۸)؛<sup>۵۶</sup> روز اوّل قبر (۱۹۶۵/۱۳۴۴)؛<sup>۵۸</sup> چراغ آخر (۱۹۶۶/۱۳۴۴).<sup>۵۸</sup>

## جلال آل احمد (۱۳۰۲/۱۹۲۳-۱۳۴۸)

در مقابل این سؤال که کدام نویسندهٔ ایرانی در دهههای بعد از جنگ جهانی دوّم بزرگترین نفوذ را بر نسل جوان و روشنفکر ایران داشته بدون تردید باید جلال آل احمد را نام برد. آل احمد را باید نویسندهای کاملاً سیاسی با هدف روشن انتقاد از رژیم و دستگاه حاکم دانست. در آثارش چه آنها که صورت داستان کوتاه دارد و چه آنها که رسالات اجتماعی و سیاسی است خواننده می تواند انتقادی روشن و تند از اوضاع ایران، چه سیاسی باشد و یا فرهنگی و اجتماعی، بیابد. بی جهت نیست که برخی از پروهشگران افکار و آثار او را در شکلگیری انقلاب اسلامی ایران بی تأثیر ندانسته اند. ۵۹

آل احمد در یک خانوادهٔ روحانی به دنیا آمد، پدرش معمّم، صاحب محضر و پیشنماز مسجد محلّ بود و او نیز مانند دیگر برادرانش قرار بود راه پدر را برود. ولی خیلی زود از آن راه کناره گرفت، در دانشسرای عالی به تحصیل پرداخت، و شغل معلّمی اختیار کرد. مدّتی شیفتهٔ آثار کسروی شد، بعد به حزب توده رو آورد و مسئولیّت روزنامه ارگان سازمان جوانان آن حزب را بر عهده گرفت. پس از

Mohammad R. Ghanoonparvar, Sadegh Chubak's The Patient Stone: A Translation and Critical Introduction. (Ph.D. dissertation, the University of Texas at Austin, 1979.)

۵۵- شامل داستانهای: نفتی، گلهای گوشتی، عدل، زیر چراغ قرمز، آخر شب، مردی در قفس، پیراهن زرشکی، مسیو الیاس، اسائهٔ ادب، بعد از ظهر آخر پائیز.

۵۶-شامل داستانهای: دریا چرا طوفانی شده بود؟، قفس، عنتری که لوطیش مرده بود.

۵۷-شامل داستانهای: گورکنها، چشم شیشهای، دسته گل، یک چیز خاکستری، پاچه خیزک، روز اوّل قبر، همراه، عروسکِ فروشی، یک شب بیخوابی، همراه (شیوهٔ دیگر).

۵۸- شامل داستانهای: چراغ آخر، دزد قالپاق، کفترباز، عمر کشون، بچّه گربهای که چشمهاش باز نشده بود، اسب چوبی، آتما سگ من، ره آورد، پیرزاد و پریمان، دوست.

<sup>59 -</sup> Dabashi, Hamid., Theology of Discontent- The Ideological Foundation of the Islamic Revolution in Iran, New York University Press, 1993. Chapter 1.

استاد حشمت مؤیّد می نویسد: «آل احمد نویسندگی را برای هنر نویسندگی نمی خواست. شعر و داستان و گفتاری که مستقیماً در خدمت جامعه نباشد برای او لقلقهٔ زبان محسوب می شد. با هرچه می نوشت، کلنگی به پایههای نظام موجود می زد... دوستداران فضای مهتابی و آرام و رمانتیک در داستانهای آل احمد گوشهٔ خلوتی نمی یابند که در آن غزلی بخوانند یا خواب عشقی ببینند. همه جا فریاد اعتراض و غوغای تظاهرات و انتقاد و تهدید بلند است...» به نقل از: «نثر داستان نویسی فارسی، مروری کوتاه»، خوشه هایی از خرمن ادب و هنر، جلد ۶، نشریّهٔ انجمن ادب و هنر، آکادمی لندگ، دار مشتات، ۱۹۹۶، صص ۲۲۵-۲۲۶.



چندی همراه با جمعی دیگر از آن حزب انشعاب کرد و جبههٔ سوّم را به رهبری خلیل ملکی تشکیل داد. با کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ و سقوط دکتر مصدّق وی مدّت کوتاهی به افکار اگزیستانسیالیسم متمایل شد و آثاری از کامو و سارتر و دیگران به فارسی ترجمه نمود. ولی تا خر عمر سابقه و محیط دینی خانوادگی با او بود و تضاد شخصیتی در او بوجود آورده بود که در داستانها و آثارش دیده می شود. آل احمد خود به این دو شخصیتی آگاه بود. در یکی از آخرین نوشته های خود به نام سنگی بر گوری نوشته های خود به نام سنگی بر گوری از مرگش منتشر شد و در آن از عقیم بودن خویش سخن می گوید می نویسد: «مسألهٔ اصلی اینست که سخن می گوید می نویسد: «مسألهٔ اصلی اینست که

در تمام این مدّت آدم دیگری از درون من فریاد دیگری داشته. \* \* همسرش خانم دکتر سیمین دانشور، نویسندهٔ مشهور معاصر نیز به این موضوع آگاه بوده و در رسالهای که پس از مرگ زودرس شوهرش در ۴۶ سالگی، زیر عنوان «غروب جلال» منتشر کرده می نویسد: «در نوشته هایش میان سیاست و ادب ایمان و کفر – اعتقاد مطلق و بی اعتقادی در جدال است. در زندگی روز مرّه نیز همین طور است. مشکل جلال... در دوگانگی شدید میان زندگی روحی و جسمی اوست و شک نیست که ریشه های عمیق خانوادگی هم دارد...» <sup>۱۶</sup>

نثر آل احمد برّا، تلگرافی، پر احسّاس، و دقیق است. و در رسالات اجتماعی و غیر داستانی این سبک به شدّت و اوج خود می رسد. بریده بریده، پر هیجان، قهر آمیز و تند به جلو می رود،گاه قید و فعل را نیز نمی نویسد و تکمیل جمله را به خواننده وامی گذارد. گویی قلم او فرصت آوردن افکارش را بر روی کاغذ نداشته آن هم افکاری که پر از هیجان و احساس و در بسیاری موارد بی محابا، پرده در، و افشا کننده است. خواننده بدون این که دریابد، با خواندن یکی دو صفحهٔ اوّل، خود را نفس زنان به دنبال نویسنده می یابد که از سکویی به سکوی دیگر می پرد و به طوری خستگی ناپذیر با قدم های کو تاه ولی بسیار تند خود را به آب و آتش می زند تا به هدفی که دارد بر سد.

۶۰ *- سنگی برگوری*، کتابفروشی ایران، امریکا، ۱۳۶۹ (۱۹۹۱)، ص ۷۰.

شاید بتوان دو داستان کو چک "شمع قدی" از مجموعهٔ دید و بازدید؛ و "جشن فرخنده"، از مجموعهٔ پنج داستان را نه تنها بازگوی شخصیت و تلاطم روح او، بلکه نمایانندهٔ سیلی به نام غربزدگی دانست که آل احمد بعدها مصممانه به آن پرداخت.

در "شمع قدّی" متولّی امامزاده ای شاهد از بین رفتن سنن کهن دینی و اعتقادی مردم، و نیز یأس روحی از عدم قدرت امامزاده به مجازات پاسبانهایی است که شمعهای نذری را لگد مال کرده اند. در "جشن فرخنده" پدر راوی داستان، که پیش نماز مسجد محلّ است برای شرکت در جشن فرخندهٔ ۱۷ دی ماه که جشن رفع حجاب است دعوت می شود آن هم همراه با بانو. پسرک راوی داستان در جاذبه کبو ترهای همسایه و دلهرهٔ دیر رسیدن به مدرسه و مشکل شلوار کوتاه و بازیگوشی های دیگر، با نقل ماجراهایی که در خانه می گذرد خواننده را به خانهٔ خود در سالهای پس از کشف حجاب می برد، که آئینه ای از جامعهٔ ایران آن زمان است. مادر و خواهر هنوز گرفتار خرافات و اوهامند، پدر حمّامی در منزل ساخته که زنهای خانواده مجبور به رفتن به کوچه و خیابان با سر بی حجاب نشوند، و موضوع محبتش با دوستانش شرح جنگهای عمرو عاص با لشکر روم است. در چنین محیط اجتماعی دولت می خواهد با یک سلسله اصلاحات ظاهری از جمله با اجباری کردن کلاه پهلوی برای مردان، یکسان می خواهد با یک سلسله اصلاحات ظاهری از جمله با اجباری کردن کلاه پهلوی برای مردان، یکسان نمودن لباس های دانش آموزان مدارس (با شلوار کوتاه پسران)، و کشف حجاب، ایران را یک شبه به عرصهٔ تجدد یر تاب کند.

آل احمد تغییر زمانه و فرو ریختن ارزشها و سنتها را شاهد بود و آنها را به صورتهای گونا گون در داستانهایش بازتاب داد. از بازی های روزگار آنکه نخستین داستانش که در مجلهٔ سخن (سال ۴، شمارهٔ ۲) در سال ۱۹۴۵ چاپ شد، «زیارت» نام داشت که رفتن مرد جوانی را به کربلا و تصادمات فکری او را با محیطی که شاهد آن می شود شرح می دهد، و آخرین کتابش که در زمان حیات او نشر شد خسی در میقات (۱۳۴۵/۱۹۶۶) نام دارد که شرح سفر او به مکه در سال ۱۹۶۴ (۱۳۴۳) است. با آنکه بیست سال بین انتشار این دو اثر فاصله است ولی موارد تشابه فراوانی در حالات و روحیّات نویسنده در آنها دیده می شود که این گفتار مختصر را فرصت شرح آن نیست.

شاید بتوان گفت که آل احمد در گذشتهٔ خودش زندگی می کند، گذشتهٔ ایرانی خودش با سنتها و دین داری ها، و پای بندی ها به مجموعهای از رسوم و آداب و اخلاق. چنین شخصی با دیدن "غول ماشینیسم" (به قول خودش) و تانکی که به نام تمدن و پیشرفت همه چیز را خرد می کند و جلو می آید در حالتی از التهاب و اضطراب و جوش و خروش است. تا آنجا که در کتاب غرب زدگی با ارائهٔ تصویر روشنی، از جامعهای در بسته بحث می کند که در تقلید بی رویّه از غرب، از حالت سنّتی روستایی و کوچ ایلیاتی، به یک حالت و لنگ و وازی و هرج و مرج فکری و اجتماعی افتاده. غرب را مسئول توطئه برای تملک منابع و ذخایر جهان سوّم می داند و در عین حال معتقد است که فرهنگ غرب تا مغز استخوان

## داستاننویسی و داستاننویسان...

بیمار است و همین بیماری مسری را دامنگیر جهان سوّم نیز خواهد کرد. ۲۶

آثار آل احمد در زمینهٔ داستانهای کوتاه عبارتند از: مجموعهٔ داستان دید و بازدید (۱۳۲۴/۱۳۲۴) (1947/1۳۲۲)؛ زن زیادی (۱۹۴۲/۱۳۳۱) بنج داستان (۱۹۶۹/۱۳۴۸) زن زیادی (۱۹۶۹/۱۳۴۸) و داستان (۱۹۹۹/۱۳۴۸) و داستان (۱۹۹۹/۱۳۳۸) و داستان (۱۹۹۹/۱۳۳۸) و داستان (۱۹۹۹/۱۳۴۸) و داستان (۱۹۹۹/۱۳۳۸) و داستان (۱۹۹۸/۱۳۳۸) و دا

سوای داستانهای کوتاه آل احمد چند داستان بلند نیز نوشته است. سرگذشت کندوها (۱۳۳۷/ ۱۹۵۵) داستانی است که بطور غیر مستقیم و در زبان استعاره دربارهٔ نفت ایران و دسیسههای کمپانیهای خارجی برای دستیابی به آن گفتگو میکند. دو مین داستان بلند او مدیر مدرسه (۱۳۳۷/ ۱۹۵۸) به صورت روایت شرحی مؤثّر و انتقادی از وضع تحصیلی و سیستم تربیتی مدارس ایران عرضه می دارد. <sup>۶۸</sup> النون و القلم، (۱۹۶۱/۱۳۴۰) صحنهٔ داستان را به قرون قبلی به زمان صفویه می کشاند. شورشی مذهبی سیاسی بر ضدّ

97- غرب زدگی، انتشارات رواق، طهران ۱۳۳۷، ص. ۷۸-۹۷؛ آل احمد در پاورقی ضمن یادآوری این نکته که آقای سیّد فخرالدین شادمان با نوشتن مقالهای به نام «تسخیر تمدن فرنگی» (۱۳۳۵) بر او حق تقدّم دارد اضافه میکند: «شاید کسی که پیش از همه راهی به علّت اصلی این مشکل بر د دکتر محمّد باقر هوشیار بود که گرچه به بهائی گری شهرت داشت، اما در سال ۱۳۲۷ اینطور نوشته است: "شما از لای در دیده اید که اروپایی ها همه سواد دارند ولیکن پابرجا بودن سنن و آداب آنها را ندیده اید و نمی دانید که دستگاه معارف آنها از کودکستان گرفته تا دانشگاه بر اساس کلیسا است و شما این اساس را در مملکت خودتان به وسیلهٔ روشنفکری مغرب زمینی چون کاسهٔ از آش داغ تر مدّتی است از میان برده اید." (مجلهٔ آموزش و پرورش سال ۱۳۲۷ از مقاله ای به عنوان آموزش همگانی و رایگان.» آل احمد نمایندهٔ روشنفکری نسل معاصر با آوردن «گرچه» تعجّب میکند که چطور یک بهائی می تواند چنین نظر یَه ای ابراز دارد. حال آنکه دکتر هوشیار چیزی نگفته است جز آنچه حضرت بهاءالله در لوح حک مت بان فرموده اند و حضرت عدالبهاء در رساله مدتیه با تفصیل بیشری آورده اند. ترجمهٔ آنچه در لوح حکمت (حدود ژوئن فرموده اند و حضرت عبدالبهاء در رساله مدتیه با تفصیل بیشری آورده اند. ترجمهٔ آنچه در لوح حکمت (حدود ژوئن الم۷۷) در این مورد آمده اینست: «وقتی که چشمان مردم مشرق به صنایع اهل غرب خیره شد، در وادی مادیگری

۶۳- شامل: دید و بازدید عید، گنج، زیارت، افطار بی موقع، گلدان چینی، تابوت، شمع قدّی، تجهیز ملّت، پستچی، معرکه، ای لامصّبا، دو مرده.

هم چنین نک: رسالهٔ مدتیه، چاپ بمبئی ۱۳۱۴ هق، ص۱۳۵.

سرگردان شدند. و در عالم بیخبری دست قدرتی را که سرچشمهٔ این ترقیات بود فراموش کردند. حال آنکه کسانی که بنیانگذار و مؤسّس این دانشها بودند هرگز علّت اصلی و مبدأ همهٔ اینها را که خداوند داناست فراموش نکردند.»

۶۴- شامل: درّههای خزان زده، زیرآبیها، در راه چاپلوسی، محیط تنگ، اعتراف، آبروی از دست رفته، روزهای خوش.

۶۵-سه تار، بچّههای مردم، وسواس، لاک صورتی، وداع، زندگی که گریخت، آفتاب لب بام، گناه، نز دیک مظنون آباد، دهن کجی، آرزوی قدرت، اختلاف حساب.

۶۶-شامل: سمنوپزان، خانم نزهت الدوله، دفترچهٔ بیمه، عکّاس با معرفت، خداداد خان، جاپا، مسلول، زن زیادی. ۶۷-مثلاً شرح احوالات، گلدستههای فلک، جشن فرخنده، خواهرم و عنکبوت، شوهر امریکایی، خونابهٔ انار.

68- The School Principal, Jalal Al-e Ahmad, Translated from Persian by: John K. Newton, Introduction and Notes by: Michael C. Hillman, Bibliotheca Islamica Inc. Minneapolis and Chicago, 1974, 144 pp.

دولت حاکم حکومت را سرنگون می سازد ولی آن حکومت بار دیگر با دسیسه های مختلف به قدرت باز می گردد. این کتاب، که در زبان داستان و استعاره به کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ و وقایع سیاسی کشور در آن زمان اشاره دارد، در تمام دوران رژیم سابق انتشارش ممنوع بود. سرانجام داستان بلند دیگرش به نام نفرین زمین (۱۹۶۷/۱۳۴۶) که عکس العملی انتقادی از برنامهٔ اصلاحات ارضی دوران محمّد رضا شاه است و از موفّق ترین کارهایش به شمار می آید.

سوای داستانهای کوتاه و بلند، آل احمد دارای سفرنامه، کارهای مردم شناسی زیر عنوان تک نگاری، و رسالاتی است که در آنها مسایل گونا گون ایران را بحث می کند مثل غرب زدگی (۱۹۴۱/۱۹۴۱) و یا در خدمت و خیانت روشنفکران (۱۹۷۸/۱۳۵۶). وی از آثار داستایوفسکی، کامو، سار تر، آندره ژید، اوژن یونسکو و ارنست یونکر نیز به فارسی ترجمه و نشر نموده است. ۶۹

جلال آل احمد در سنّ چهل و شش سالگی در هفدهم شهریور ۱۳۴۸ در خانهٔ ییلاقی خود در اسالم گیلان بر اثر سکتهٔ قلبی درگذشت. همسرش سیمین دانشور که در آخرین روزها و ساعات زندگی بر بالین همسرش بوده در مقالهٔ غروب جلال شرح درگذشت او را نگاشته است، امّا طرفداران آل احمد مرگش را به سازمان ساواک نسبت دادهاند و از او به مانند شهید یاد میکنند.

## ابراهیم کلستان ( -۱۳۰۱/۱۹۲۲)

گلستان را به خاطر نثر زیبای آثارش و سلیقهای که در انتخاب لغات مناسب دار د ستو دهاند: «... واژه ها را عزیز می شمرد، دستچین می کند، و هر کلمه را، مانند جو اهرساز ماهر، چکش می زند و صیقل می دهد و بر دیبای نثر خویش می نشاند. خصیصهٔ دوّم وزن و آهنگ جمله هاست که همچون موج آب خواننده را همراه خود می برد و چه بسیار که خوانندهٔ ناآگاه متوجّه نمی شود که در بستر وزنی عروضی غلطیده است...» ۷۰

اوکه اکنون در انگلستان زندگی میکند، در شیراز متولّد شد. از همان نوجوانی با علاقهٔ فراوان به آموختن فرانسه و انگلیسی پرداخت و در این دو زبان چیرگی یافت. در طول جنگ جهانی دوّم به حزب تودهٔ ایران گروید، ولی پس از جنگ به مانند روشنفکرانی مثل نادرپور و آل احمد از آن حزب کناره

۶۹- مایکل هیلمن استاد ادبیّات فارسی در امریکا، سوای ترجمهٔ برخی از داستانهای صادق هدایت به انگلیسی، چندین مقالهٔ تحقیقی نیز در بحث و بررسی آثارش نگاشته است. از جمله نک:

Hillmann, Michael., Iranian Society: An Anthology of Writings by Jalal Al-e Ahmad, Mazda Publication 1982.

<sup>--- , &</sup>quot;Al-e Ahmad's Fictional Legacy.", Iranian Studies IX (1976), pp. 248-265.

۷۰ حشمت مؤیّد، «نثر داستان نویسی فارسی، مروری کوتاه»، خوشه هایی از خرمن ادب و هنر، جلد ۶، نشریّهٔ انجمن ادب و هنر، آکادمی لندگ، دارمشتات، ۱۹۹۶، صص ۲۲۵–۲۲۶.

# داستان نویسی و داستان نویسان...

گرفت و برای همیشه دست از سیاست شست. علاقه اش به آثار همینگوی، بعدها در سبک داستان نویسی او تأثیر فراوان گذارد. نخستین مجموعه داستانهای او آذر، ماه آخر پاییز  $^{17}$  (۱۳۲۸)، و سپس شکار و سایه  $^{74}$  (۱۳۳۴) نام دارند. این داستانها پس از انشعاب او از حزب تو ده نوشته شده و موضوع آنها بیان تردید و سرخوردگی جوانان از فعّالیّتهای سیاسی و یأس روحی ایشان از شکست کوشش هایشان می باشد. از سایر آثار گلستان می توان رمان اسرار گنج درهٔ جنّی؛ و مجموعه داستانهای مدّ و مِدهٔ  $^{77}$  جوی و دیوار تشنه  $^{74}$  رانام برد. آخرین اثر او خروس (۱۳۷۴/۱۹۹۵) در امریکا نشر شده است. گلستان را باید یکی از چیره دست ترین داستان نویسان معاصر ایران بشمار آورد. داستان کو تاه او به نام «سفر عصمت» یکی از موفّق ترین داستانهای کو تاه فارسی است.

## تقی مدرّسی (۱۳۷۶/۱۹۹۷–۱۳۲۳)

مدرّسی با رمان یکیلیا و تنهایی او (۱۳۳۴) به شهرت رسید. این اثر که نثری خوش آهنگ و زبانی فاخر و شیوا بر سبک تورات دارد در سال ۱۳۳۵ از سوی مجلّهٔ سخن به عنوان کتاب برگزیده انتخاب شد. از دیگر رمانهای او شریفجان، شریفجان (۱۳۴۴)؛ آدمهای غایب (۱۳۶۸)؛ آداب زیارت (۱۳۶۸) را می توان نام برد. از وی داستانهای کو تاهی نیز در نشریّات گونا گون از جمله جنگ اصفهان و سخن نشر شده است. برخی از رمانهای مدرّسی مثل آداب زیارت به زبانهای مهمّ دنیا ترجمه شده است. مدرّسی روز ۲۳ آوریل ۱۹۹۷ در امریکا فوت شد.

## هوشنگ کلشیری (۱۳۲۹/۲۰۰۰-۱۳۲۷)

گلشیری که مرگش در سال ۲۰۰۰ ضایعهٔ جبران ناپذیری برای ادب فارسی بوجود آورد به حتّی یکی از برجسته ترین و موفّق ترین داستاننویسان زبان فارسی در دوران معاصر لقب گرفته است. وی در

۷۱-شامل: به دزدي رفتهها، تب عصيان، در خم راه، يادگار سپرده، شب دراز، ميان ديروز و فردا.

۷۲- شامل داستانهای کو تاه: بیگانهای به تماشا رفته بود، ظهر گرم تیر، لنگ، مردی که افتاد.

٧٣-شامل: از روزگار رفته حكايت، مدّ و مه، در بارِ يک فرودگاه.

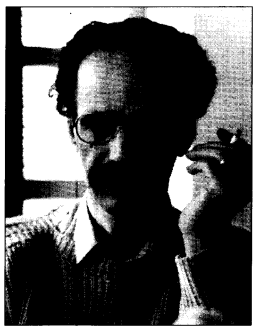
۷۴-شامل: عشق سالهای سبز، چرخ فلک، سفر عصمت، ماهی و جفتش، طوطی همسایهٔ من، بودن، یا نقش بودن، با پسرم روی راه، درختها بعد از صعود.

گلستان مجموعهٔ پنج جلدی آثار خود را در سال ۱۳۷۳/۱۹۷۴ با چاپ و کاغذی زیبا و آراسته در نیوجرسی به چاپ رسانده است.

۷۵- برای بررسی دقیق تر آثار گلستان نک: مکلًا، ابراهیم؛ **بررسی کتاب،** شمارهٔ ۳۳، صص ۲۷۲–۲۸۸، که زبردستی و چیرگی گلستان را در داستان نویسی به شیوایی نموده است.

۷۶- هنرمند معروف بیژن اسدی پور شمارهٔ ۹ <mark>دفتر هن</mark>ر را که به یاد نویسندگان و شاعران بزرگ ایران نشر می شو د به ت*قی مدرّسی اختص*اص داده است.

اصفهان در خانوادهای متوسط به دنیا آمد، و دوران کودکی و نوجوانی را همراه خانواده در آبادان گذراند. سپس به اصفهان بازگشت بس از پایان تحصیل در دانشکدهٔ ادبیّات به تدریس در دبیرستانهای اصفهان و شهرکهای اطراف پرداخت. مدّتی هم به خاطر همکاریهای خود با حزب توده به زندان افتاد. وی در پایان دههٔ ۱۹۲۰ سردبیری نشریّهٔ ادبی جُنگ اصفهان - تنها نشریّهٔ ادبی که در خارج از طهران نشر می شد - را بر عهده داشت. در سالهای پس از استقرار جمهوری داشت. در سالهای پس از استقرار جمهوری اسلامی که گلشیری در طهران می زیست، فعّالیّتهای چشمگیر ولی ناکامانهای در بازسازی "کانون نویسندگان ایران" داشت. ۷۷



این فعّالیّتها، همراه با زبان تمثیلی و منتقدانهٔ آثارش، موجب تهدیدهایی به جانش شد که زندگانی او را در سالیان آخر عمرش آشفته و پر اضطراب نموده بود. گلشیری سوای داستان نویسی، از تخصّص سرشاری در تجزیه و تحلیل داستانها و شناختن سبکهای ادبی برخوردار بود و در زمینهٔ شعر نو فارسی نیز صاحب نظر به شمار می آمد. از آثار او می توان کتابهای زیر را نام برد، داستانهای بلند: شازده احتجاب (چاپ نهم ۱۳۷۰) از بهترین و مهم ترین آثار گلشیری، ماجرای شاهزاده ای کهنسال، نمایندهٔ جامعهٔ فئودالی پر قدرت نسل گذشته است که در حال مرگ صحنههای زندگانی از جلوی چشمانش می گذرد؛ کریستین و کید، ۱۳۵۰/۱۹۷۱؛ برّهٔ گمشدهٔ راعی، ۱۳۵۸/۱۹۷۷؛ معصوم پنجم یا حدیث مرده بر دار کردن آن سوار که خواهد آمد، ۱۳۵۸/۱۹۸۰. و مجموعه داستانهای کو تاه: مثل همیشه و ۱۳۵۲/۱۹۷۹؛ نمازخانهٔ کوچک من آم ۱۳۵۴/۱۹۷۸؛ جبّه خانه آم

٧٧- براى آگاهى از تاريخچه «كانون نويسندگان ايران» نك:

Ahmad Karimi-Hakkak, "Protest and Perish: A History of the Writers Association of Iran", in: *Iranian Studies*, vol. XVIII, Nos. 2-4, Spring, Autumn 1985, pp. 189-229.

۷۸- برای ترجمهٔ انگلیسی این اثر ن.ک:

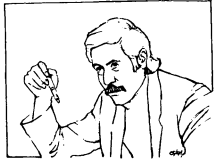
Literature East and West 20 (1980).

۷۹- شامل: شب شک، مثل همیشه، دخمهای برای سمور آبی، عیادت، پشت ساقههای نازک تجیر، یک داستان خوب اجتماعی، مردی با کراوات سرخ.

۸۰- شامل: نمازخانهٔ کوچک من، عکس برای قاب عکس خالی من، هر دو روی یک سکّه، گرگ، عروسک چینی من،

#### داستاننویسی و داستاننویسان...

۱۳۶۲/۱۹۸۳؛ دست تاریک دست روشن <sup>۸۲</sup> پنج گنج (چاپ استکهلم) ۱۹۸۹. <sup>۸۳</sup> برخی از آثار گلشیری که سال ها از نوشتن آنها می گذرد هنوز اجازهٔ انتشار نیافته است. دربارهٔ آثار گلشیری اظهار نظرهای مثبت فراوان شده و اهمّیّت او در تاریخ داستان نویسی معاصر ایران تأکیدگردیده است. <sup>۸۴</sup>



# بهرام صادقی (۱۳۱۵/۱۹۳۶–۱۳۶۵/۱۹۸۶)

متولّد نجف آباد بود و تحصیلات خود را در رشتهٔ طبّ به پایان رساند. صادقی با نگاشتن مجموعهٔ داستانش به نام سنگر و قمقمه های خالی ۱۳۴۸/۱۹۶۹ به شهرت رسید. تنها داستان بلند او به نام ملکوت (۱۹۷۱/۱۳۵۱) شبیه بقیّهٔ آثارش لحنی طنز آمیز دارد. این داستان که از

نظر سبک سیّال ذهنی با بوف کور صادق هدایت مقایسه می شود و از آثار خوب ادبیّات نوین فارسی بشمار می آید. غلامحسین ساعدی در برآورد آثار او می نویسد: «دستمایهٔ کارهای بهرام صادقی طبقهٔ متوسّط بود؛ کارمندان، آموزگاران، دلّالان پیر و پاتالهای حاشیه نشین، فک و فامیلشان، آدمهای ورشکسته، ورشکستهٔ جسمی و ورشکستهٔ روحی، توهین و تحقیر شده، مدام در حال نوسان، نوسان بیم و امید، بین امید و ناامیدی، دلزده و آشفته حال که با شادی های کوچک خوشبختند و با غمهای بسیار بزرگ آنچنان آشنا و اُخت که خم به ابرو نمی آورند. فضای قصّههای او انبانی است انباشته از یک چنین

٨١-شامل: جبّه خانه، به خدا من فاحشه نيستم، بختك، سبز مثل طوطي سياه مثل كلاغ.

٨٢-شامل: دست تاريک دست روشن، خانهٔ روشنان، نقاش باغاني، نقشبندان، حريف شبهاي تار.

۸۳- داستان کو تاه معروف گلشیری به نام "فتح نامه مغان" که برای نخستین بار در سال ۱۳۵۹ (۱۹۸۰) در کارگاه قضه چاپ شد و دیگر در ایران اجازه انتشار نیافت در این مجلّد آمده است. این داستان گویای وضع روشنفکران و آزادیخواهانی است که برای پیروزی انقلاب و رهایی از دیکتاتوری تلاش کردند ولی گرفتار نوع دیگری از اختناق شدند. برای ترجمهٔ انگلیسی این داستان که توسط دکتر محمّد رضا قانو ن پرور انجام گرفته نک:

Ghanoonparvar Mohammad R., "Alienation from the Self-Made Revolution: 'Fathnameh-ye moghan' (The Victory Chronicle of the Magi)", *Iranisn Studies*, vol. XXX, no. 3-4. Summer/Fall 1997, pp. 225-242.

۸۴-از جمله نک:

Rita Offer, Literature in Pre-Revolutionary Iran: Golshiri's Prose Fiction Princeton University: PH.D. Dissertation 1983; and Mohammad R. Ghanoonparvar, "Hushang Golshiri and Post-Pahlavi Concerns of the Iranian Writers of Fiction," Iranian Studies 18 (1985), pp. 349-375.

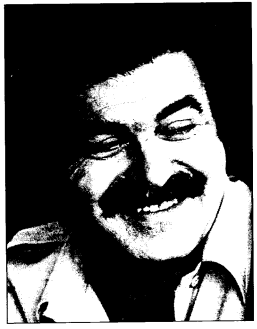
۸۵-برخی از داستانهای این مجموعه عبارتند از: فردا در راه است، وسواس، کلاف سر در گم، گرد هم، داستان برای کودکان، همایش در دو پرده، سنگر و قمقمههای خالی، باکمال تأسف...

عناصر كبود و يخزده...

حضور بهرام صادقی در دو دههٔ ادبیّات معاصر ایران، بی شک یک امر استثنایی بود، شکستن الگوهای قالبی، نمایش زندگی بیحادثه و یکنواخت ولی انباشته از ماجراهای عبث؛ اعتراض مستتر با نیشخند تلخ و گزنده.

خاموشی او، مرک او، بیش از آن که دوستان و خوانندگانش را متأثّر کند، متعجّب کرده است. فرجام زندگی او، دقیقاه به فرجام داستانهایش شبیه است: که چرا؟ برای چه؟ و به همین سادگی؟<sup>۸۶</sup>

به نظر حسن عابدینی صادقی در داستانهایش «فضایی غیر واقعی می آفریند که نوعی پوچی ریشهای بر آن حکمفرماست و همه چیزش در ابهام و ناشناختگی می گذرد ... عابدینی دربارهٔ پایان کار او چنین می نویسد: «او که زمانی با چنان شوری از زندگی می نوشت، قربانی روزگار و بدبینی خود شد و به وضعی رسید که دیگر هیچ بهانهای برای زیستن نداشت؛ یعنی به همان وضعیتی دچار شد که اغلب قهرمانان آثارش گرفتار آن می شدند... به مسکنهایی پناه برد که بر زخم مهلک روحی وی نیشترهای جدیدی فرو کردند، نیشترهایی که بالاخره مرگ او را در پی داشتند.» ۸۸



# غلامحسین ساعدی (کوهر مراد) (۱۳۹۴/۱۹۳۵-۱۳۶۴/۱۹۸۵)

ساعدی متولّد تبریز بود و دوران کودکی و نوجوانی خود را در آذربایجان و دهات آن منطقه بسر آورد. گرچه حرفهاش طبابت بود ولی زندگانی خود را صرف نگاشتن داستان و نمایشنامه و مبارزه برای آزادی قلم کرد. کار نویسندگی را از دههٔ ۱۹۵۰ آغازنمود و در آثارش که شامل نمایشنامهها، داستانهای کو تاه و بلند، و مقالات و رسالات اجتماعی است زندگانی روستاییان و طبقات پائین را بر صحنه کشید. وی که همراه با دوست نزدیکش جلال آل احمد یکی از

۸۶–ساعدی، غلامحسین؛ «هنر داستان نویسی بهرام صادقی»، کلک؛ شماره ۳۲–۳۳، آبان/آذر ۱۳۷۱، صص۱۱۳–۱۱۹ (این مقاله پس از مرگ غلامحسین ساعدی نشر شد).

٨٧- عابديني، حسن؛ صد سال داستاننويسي در ايران، جلد ١، چاپ دؤم، ١٣٤٩، ص ٢٥٩.

برای برآورد بهتری از کار بهرام صادقی نک: ساعدی، غلامحسین؛ «هنر داستاننویسی بهرام صادقی»، کلک، شمارهٔ ۳۲–۳۳، آبان/آذر ۱۳۷۱.

# داستاننویسی و داستاننویسان...

بنیانگذاران "کانون نویسندگان ایران" بود پس از کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ بیش از ۱۸ بار به زندان افتاد و در دههٔ ۱۹۶۰ اجرای نمایشنامههایش که تا آن زمان از تلویزیون نیز پخش می شد ممنوع گردید. یکی از آثار مهم او به نام عزاداران بَیّل (۱۹۶۴/۱۳۴۳) بعدها توسّط خود او به صورت نمایشنامهای به نام گاو بازنویسی شد و در سال ۱۹۶۹ فیلمی از آن تهیّه شد که از نظر بسیاری نخستین فیلم مهم ایرانی محسوب می گردد.

از نمایشنامههای او که به بیست بالغ می گردد و هر یک درخور بحث دقیقی است می توان آثار زیر را نام برد: بهترین بابای دنیا، بامها و زیر بامها، کلاته گل، چوب به دستهای ورزیل، آی باکلاه\_آی بیکلاه، گاو، چشم در برابر چشم، لال بازیها و پنج نمایشنامه دربارهٔ انقلاب مشروطه و دایرهٔ مینا.

وی دارای شش مجموعهٔ داستان است به این شرح:

دندیل<sup>۸۸</sup> ۱۳۴۵/۱۹۶۶؛ واهمههای بینام و نشان<sup>۸۹</sup> ۱۳۴۶/۱۹۶۷؛ ترس و لرز<sup>۹۰</sup> ۱۳۷۴/۱۹۶۸؛ گمشدههای لب دریا<sup>۹۱ ۱</sup>۳۶۹/۱۹۶۹؛گوروگهواره<sup>۹۲ ۱</sup>۳۵۰/۱۹۷۲؛ شبنشینی با شکوه<sup>۹۳ ۱</sup>۳۵۰/۱۹۷۲.

قهرمانان داستانهای ساعدی مردم کوچه و بازار خیابانها هستند، با ولگردانی روبرو هستیم که زندگانیشان باگدایی و فقر میگذرد. برای بدست آوردن معاش به هر کاری دست میزنند و زندگانیشان نمودار فقر فرهنگی و مالی هر دو است.

ساعدی پس از انقلاب اسلامی، در سال ۱۳۶۱ مخفیانه از راه پاکستان به فرانسه رفت، در غرب فعّالیّتهای فرهنگی و نویسندگی خود را با انتشار مجدّد مجلّهٔ الفبا (که در ایران سالیانی به آن اشتغال داشت) از سرگرفت. اما روزگارش با حرمان و یأس روحی شدید همراه بود. سر انجام در سال ۲۳ نوامبر ۱۹۸۵ (۲ آذر ۱۳۶۴) در بیمارستانی در پاریس به علّت خونریزی داخلی در سنّ پنجاه سالگی وفات یافت. ده سال بعد، یادنامهای در ۱۲۸ صفحه به مناسبت شصتمین سال زادروز او منتشرگردید. ۹۴

# اسمعیل فصیح ( -۱۳۱۵/۱۹۳۵)

فصیح تحصیل کردهٔ امریکا در رشتهٔ ادبیّات انگلیسی است. در بازگشت به ایران در شرکت ملّی نفت

۸۸- شامل: عافیت گاه، أتش، من و کچل و کیکاوس.

۸۹-شامل: دو برادر، سعادت نامه، گدا، خا کستر نشینها، تب، آرامش در حضور دیگران.

٩٠ - شامل: قصّه اوّل، قصّه دوّم، قصّهٔ سوّم، قصّهٔ جهارم، قصّهٔ پنجم، قصّهٔ ششم.

۹۱ - شامل: گمشدههای لب دریا.

٩٢- شامل: زنبورك خانه، سياه به سياه، أشغالدوني.

٩٣- شامل: شب نشینی باشکوه، چتر، مراسم مرافعه، خوابهای پدرام، مهمّانان صبحگاهی، استعفا نامه، حادثه به خاطر فرزندان، ظهور که شد، مفتّش، دایرهٔ درگذشتگان، سرنوشت محکوم، مسخرهٔ نوانخانه، مجلس تودیع.

۹۴- ی*ادنامهٔ دکتر غلامحسین ساعدی* به مناسبت شصتمین زادروز نویسندهٔ بزرگ ایران، (همراه با بیآنیهٔ کانون نویسندگان ایران در تبعید)، انتشارات سنبله، هامبورگ، دی ماه ۱۳۷۴ (ژانویه ۱۹۹۶).

به کار پرداخت و پس از ۱۷ سال خدمت در سال ۱۹۸۱ بازنشسته شد. صاحب داستانهای متعدّدی است از جمله گروهی که سرگذشت اعضاء خانوادهٔ آریان را بیان می دارد مثل شراب خام (چاپ چهارم ۱۹۹۷/۱۳۶۷)؛ ثریّا در اغما چاپ هشتم ۱۹۹۸/۱۳۷۴؛ دل کور ۱۹۹۳/۱۳۷۳. از سایر آثار او می توان: داستان جاوید ۱۹۸۰/۱۳۵۹؛ زمستان ۲۲ ۱۹۸۷/۱۳۶۶؛ شهباز و جغدان (۱۹۹۰)؛ نامهای به دنیا (مریلند امریکا ۱۹۹۵) را نام برد. وی چند مجموعه داستان نیز دارد از جمله: خاک آشنا (۱۹۷۰)؛ دیدار در هند (۱۹۷۰)؛ عقد (۱۹۷۸)؛ و نمادهای دشت مشوّش (۱۹۹۰).

# محمود دولت آبادی ( ۱۳۱۹/۱۹۴۰)

متولَّد دولت آباد سبزوار است، دوران کودکی او در فقر و تنگدستی سپری شده و بخاطر زندگانی سخت هرگز موفّق به پایان تحصیلات متوسّطهٔ خود نشد. مدّتی به تآتر رو آورد و در چند نمایشنامه بازی کرد. دولت آبادی به تدریج به نویسندگی رو آورد و بزودی با انتخاب سبک خاص خودکه به کارگرفتن زبانی نسبتاً قدیمی باکمی چاشنی گویش و واژههای خراسانی باشد شهرت و محبوبیّت یافت. زبان او فاخر، زيبا، رسا و در عين حال روان و همه فهم است وكتابهايش در تيراژ بالا به دفعات به چاپ رسيده است. برخی از آثار دولت آبادی عبار تند از: داستان بلند سفر (۱۳۴۷)؛ اوسانهٔ بابا سبحان (۱۹۷۰/۱۳۶۹)؛ با شبیرو (۱۹۷۳/۱۳۵۲) (داستان وقایع سال قبل از ملّی شدن صنعت نفت- ۱۹۵۱ است.)؛ اثر پنج جلدی کلیدر (۱۳۶۲-۱۹۸۳/۱۳۵۷-۱۹۷۸) یکی از حجیم ترین و پُر فروش ترین رمانهای زبان فارسی در دورهٔ معاصر است. این اثر که ده سال صرف نگارش آن شده بیش از سه هزار صفحه دارد، سرگذشت کردان ناحیهٔ خراسان در دههٔ ۱۹۴۰ و روابط آنان را با مردم شهر و دهات فقیر آن استان بیان میدارد.<sup>۹۵</sup> جای خالی سلوچ (۱۹۷۹/۱۳۵۸) ماجرای خانوادهای است که پدر (سلوچ) ایشان را ترک کرده و زن و سه فرزند را در دهی کوچک باقی گذارده است. آنچه بر این خانواده و بر ده میگذردگویای در هم ریختن سنّت قدیمی کشاورزی و اثرات اصلاحات ارضی است که در این مورد به پاشیده شدن خانوادهٔ سلوچ و دهکدهای که در آن ساکن هستند میانجامد. دولت آبادی صاحب نمایشنامهها و مقالات گونا گون نیز هست، از جمله سفرنامهٔ دیدار بلوچ (۱۹۷۷/۱۳۵۶)که بازتاب زندگانی اجتماعی در زاهدان بلوچستان است. برخی از آثار دولت آبادی به زبانهای دیگر نیز ترجمه شده است.

# جمال میر صادقی ( -۱۳۱۲/۱۹۳۳)

میر صادقی که از دانشکدهٔ ادبیّات طهران فارغ التحصیل شده کار نویسندگی را با همکاری با مجلّهٔ

۹۵-برای نق*د کلید*ر نک: هوشنگ گلشیری، حاشیهای بر رمانهای معاصر (کلیدر)، **باغ در باغ،** جلد ۱، طهران ۱۳۷۸، صص۳۰۷-۳۳۴.

#### داستاننویسی و داستاننویسان...

سخن آغاز کرد. وی صاحب مجموعه داستانهای متعددی است از جمله: شاهزاده خانم چشم سبز (۱۹۶۲)، که در چاپ بعدی به نام مسافرهای شب نشر شد (۱۹۶۲)؛ چشمهای من خسته (۱۹۶۶)؛ شبهای تماشا و گل زرد (۱۹۷۰/۱۳۴۹)؛ این سوی تل شن (۱۹۷۴)؛ شب چراغ (۱۹۷۷). در دههٔ نخست پس از انقلاب اسلامی میر صادقی بیش از ۸مجلد مجموعه داستانهای کوتاه و رمان کوچک نشر کرده از جمله: آتش از آتش (۱۹۸۶)؛ بادها خبر از تغییر فصل می دهند (۱۹۸۵)؛ پشهها و داستانهای دیگر (۱۹۸۹).

# **احمد محمود ( -1326/1924)**

احمد محمود (احمد اعطاء) اهل خوزستان است و در بیشتر داستانهایش زبان و روحیّات مردم جنوب ایران بازتاب دارد. سه رمان مشهور او عبارتست از: همسایهها (۱۹۷۴/۱۳۳۵)؛ داستان یک شهر (۱۹۸۲/۱۳۶۰)؛ و زمین سوخته (۱۹۸۲/۱۳۶۱). وی صاحب مجموعهٔ داستانهای کوتاه از جمله: مول (۱۹۵۹/۱۳۳۸)؛ دریا هنوز آرام است (۱۹۶۸/۱۳۳۹)؛ زائری زیر باران (۱۹۶۸/۱۳۷۴)؛ پسرک بومی (۱۹۷۲/۱۳۵۰)؛ غریبیها (۱۹۷۲/۱۳۵۰).

# فریدون تنکابنی ( -۱۳۱۷/۱۹۳۷)

نخستین اثر فریدون تنکابنی در سال ۱۹۶۱/۱۳۴۰ با عنوان مردی در قفس منتشر شد. در سال ۱۹۶۱/۱۳۴۹ به دنبال انتشار کتاب یادداشتهای یک شهر شلوغ زندانی شد و پس از آزادی فعّالیّتهای خود را در کانون نویسندگان ادامه داد. فریدون تنکابنی را با پیامهای سیاسی آثارش می توان به آسانی نویسندهٔ متعهّد دانست. جمال میرصادقی سبک او را بخاطر کششی که در مخاطب قرار دادن خوانندگانش دارد «مقاله داستان» می نامد. ۹۶

سایر آثار او عبارتند از مجموعه داستانهای: اسیر خاک (۱۹۶۳/۱۹۶۱)؛ پیادهٔ شطرنج (۱۹۷۸/۱۳۴۶)؛ ستارههای شب تیره (۱۹۶۸/۱۳۴۷)؛ ده داستان کوتاه و نوشتههای دیگر (۱۹۷۸/۱۳۵۶)؛ میان دو سفر (۱۹۷۸/۱۳۵۷)؛ سرزمین خوشبختی (۱۹۸۰/۱۳۵۸)؛ المجزایری (۱۹۸۰/۱۳۵۶).

#### نادر ابراهیمی

ابراهیمی از نویسندگان پرکار، و شخصیتی است که در هرکار تجربهای اندوخته، از تعمیر تراکتور تا فروش فرش در بازار و یا ویراستاری کتابهای کودکان، تهیّهٔ فیلم، خبرنگاری، کتابفروشی و غیره. وی در رشتهٔ زبان و ادبیّات انگلیسی از دانشگاه طهران فارغ التحصیل شد. سوای ۲۲ مجموعه داستانهای کوتاه و بلند، وی صاحب داستانهای متعدّد برای کودکان، مجموعهٔ شعر، ترجمه، و مقالات در

٩٤ - جمال مير صادقي، قصّه، داستان كوتاه، رمان، انتشارات آگاه، طهران، ١٣٤٠/١٩٨١، صص ٣٠٩ -٣١٠.

زمینههای ادبی است.<sup>۹۷</sup>

از رمانهای وی انسان، جنایت و احتمال (۱۹۷۱/۱۳۵۰)؛ آتش بدون دود (۱۹۸۰/۱۳۶۰)؛ و از مجموعهٔ داستانهای کوتاه او می توان عناوین زیر را نام برد: آرش در قلمرو تردید (۱۹۶۳/۱۳۴۲)؛ پاسخناپذیر (۱۹۶۳/۱۳۴۲)؛ افسانهٔ باران (۱۹۶۸/۱۳۴۶)؛ در سرزمین کوچک من (۱۹۶۸/۱۳۴۷)؛ غزل داستانهای سال بد (۱۹۷۲/۱۳۵۱)؛ و رونوشت بدون اصل (۱۹۷۷/۱۳۵۶).

# داستاننویسان زن

# مقدّمهای کوتاه دربارهٔ داستان نویسان زن

آنچه در سالهای اخیر در زمینهٔ داستان نویسی ایران مورد توجّه قرار گرفته حضور تعداد فراوانی از بانوان در این زمینه از فعّالیّتهای ادبی است. اگر تا سالهای پیش از انقلاب سیمین دانشور تنها نویسندهٔ موفّق زن بشمار می رفت و تعداد نویسندگان زن از چند نفر تجاوز نمی نمود، امروز ده ها تن از زنان بطور فعّال در کار نوشتن هستند و برخی از نام و شهرت نیز بهره مندند.

دلایل این امر را برخی عکس العملی در برابر اقدامات رژیم اسلامی در لغو قوانین پیش از انقلاب که به زنان امتیازاتی عطا می کرد، در محدود ساختن زنان به حوزهٔ خانه، و در کوشش در دور نگاهداشتن ایشان از فعّالیّتهای اجتماعی دانسته اند. به نظر ایشان زنان با رو آوردن به داستان نویسی می خواهند رنجها و محرومییّتهای اجتماعی و حقوقی طبقهٔ خود را در سطح وسیعی به همجنسان و یا به مردان بیان دارند. سوای دلیل بالا حضور وسیع زنان ایران در سایر فعّالیّتهای اجتماعی، و تعداد چشمگیر دختران در دانشگاهها و مراکز تحصیلی که ناشی از رشد سریع جمعیّت ایران از سالهای انقلاب به این سو، و موقق بودن برنامههای مبارزه با بیسوادی در ایران است در رشد تعداد زنان نویسنده تأثیرگذارده است. این نکته بدیهی است که زنان همواره در تاریخ ایران سهم مؤثّری در انتقال فرهنگ و فولکلور به نسل بعد داشته اند، مثل خواندن لالایی کنارگهوارهها، قصّه گویی بر بالین کودکان، و نیز پاسداری از مراسمی مثل سفره های نذری، چهارشنبه سوری، سفرهٔ هفت سین، و غیره.

در مقدّمهٔ ترجمهٔ انگلیسی منتخبی از داستانهای زنان به نام «از زبان خودشان»، فرانک لوئیس و فرزین یزدانفر مینویسند: «زنان ایرانی، که بطور سنّتی از صحنهٔ فعّالیّتهای اجتماعی کنار گذارده شده بودند، قصّه گویی را مفرّی مشروع برای نشان دادن قوای خلاقهٔ خود یافتند. نسلهای بیشمار زنان،

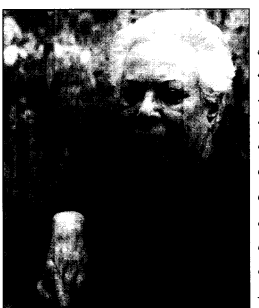
۹۷-نک: به مقالهٔ دکتر محمّد رضا قانو ن پر ور در Literature East and West 20 صص۲۱۸-۲۳۹که شرح مفصّلی از زندگانی ابراهیمی و وسعت و چندگونگی آثارش نگاشته است. همچنین نک:

Ghanoonparvar, Mohammad R., "Generic experimentation and social content in Nader Ebrahimi's *Ten Short Stories.*", *Iranian Studies*, vol. XV, Nos. 1-4, 1982. pp. 129-154.

#### داستاننویسی و داستاننویسان...

قصّه ها، شعرها، ترانه ها و غیره را به کمک کلمات و دهان به نسل دیگر سپر دند و به این وسیله سرگذشت زندگانی خود را به گوش دیگران رساندند. این نوع قصّه گویی جزء ادبیّات بشمار نمی آمد و به ندرت نوشته می شد؛ مثل شهرزاد قصّه گو در داستان هزار و یکشب، زنان معمولاً داستان خود را برای گروه کوچکی بازگو می کردند.» ۹۸

# برخی از داستاننویسان زن ایران



# سیمین دانشور ( -۱۳۰۰/۱۹۲۱)

سیمین دانشور مشهور ترین نویسندهٔ زن ایران در شیراز به دنیا آمد و پس از پایان تحصیلات متوسطه همراه با خانواده در طهران اقامت گزید. در دانشکدهٔ ادبیّات به تحصیل پرداخت و رسالهٔ دکترای خود را در موضوع "زیبایی در ادب فارسی" به پایان آورد. وی در سال ۱۹۵۰ با جلال آل احمد ازدواج کرد. پس از دو سال برای تحصیل در دانشگاه استانفورد به امریکا رفت، پس از بازگشت به ایران در سال ۱۹۵۴ مشاغل فرهنگی گونا گونی مثل سردبیری مجلّهٔ نقش و نگاد، و نوشتن مقالات برای مجلّات علم و زندگی و کیهان ماه بر عهده گرفت. دانشور کار ادبی خود را با ترجمهٔ

آثار مشهور نویسندگان بزرگ جهان که تعداد آنها به ده میرسد آغاز نمود.

مجموعهٔ داستانهای او عبارتند از: آتش خاموش ۹۹ (۱۹۴۸/۱۳۲۷)؛ به کی سلام کنم؟'' (۱۳۳۸

<sup>98-</sup> Lewis, Franklin and Yazdanfar, Farzin. *In a Voice of Their Own*, Mazda Publishers, California 1996. p ix.

در این مجلّد داستانهایی از: رؤیا شاپوریان، طاهره علوی، سودابه اشرفی، شکوه میرزادگی، فرخنده آقایی، محکمه رحیم زاده، مهری یلفانی و فریبا وفایی آمده است.

بیش از سی سال پیش هم که نگارنده برای ضبط لهجهٔ لری بختیاری مدّتی در میان بختیاری ها بسر میبردم فقط به کمک زنان ایل بود که موفّق شدم قصّه ها و ترانه های محلّی و یا آداب و رسوم مربوط به عروسی و زایمان را ضبط کنم، تنها موردی که مردان بکار آمدند در بیان مراسم خاکسپاری بختیاری ها بود.

۹۹ شامل: اشکها، آتش خاموش، یادداشتهای یک خانم آلمانی، کلید سل، آن شب عروسی، شب عیدی، گذشتهها،کلاغکور، یک پرده از تیاتر زناشویی "مردها عوض نمیشوند"، ناشناس، عطر یاس، جامهٔ ارغوانی، عشق

/۱۹۵۹)؛ شهری چون بهشت ۱۰۱ (۱۹۶۲/۱۳۴۰). داستان بلند سو و شون (۱۹۶۹/۱۳۴۸) نخستین رمان در تاریخ ادبیّات فارسی است که به قلم نویسنده ای زن نگارش یافته، و در صدها هزار نسخه به فروش رفته است. در این کتاب دانشور با قلمی توانا و نثری شیوا و شاعرانه طرحی گیرا از زندگانی پر تلاطم زنی به نام زری در چارچوب وقایع کشور و اختلافات بین ایلات و ماجراهای جنگ جهانی دوّم، ترسیم می دارد و به استادی خواننده را با خود به دنبال ماجراهای زندگانی او و آنچه بر سر خانواده اش و مآلاً ایران آمده می کشاند. از آخرین آثار سیمین دانشور رمان دو جلدی جزیرهٔ سرگردانی است که جلد نخست آن در سال ۱۹۹۳ در ایران منتشر شده است.

سیمین دانشور که تا زمان انقلاب در دانشگاه تدریس می کرد پس از انقلاب بازنشسته شد و اکنون در ایران زندگانی می کند.

# منيرو رواني پور ( - ۱۳۳۴/۱۹۵۴)

روانی پور که فعّالیّت ادبی خود را پس از انقلاب اسلامی آغاز کرد با مجموعههای متعدّد از آثارش یکی از پرکارترین نویسندگان زن بشمار می رود. وی در دهکدهٔ جُفره در فارس به دنیا آمد و در رشتهٔ روانشناسی از دانشگاه شیراز فارغ التحصیل شد. نخستین مجموعه داستان او به نام کنیزو (۱۹۸۹) شامل ده داستان کوتاه است. اولین رمان او اهل غرق (۱۹۸۹) نام دارد، سال بعد دوّمین رمان خود را به نام دل فولاد (۱۹۹۰)، و یک سال بعد مجموعه داستان دیگری به نام دیک شیطان (۱۹۹۱) منتشر کرد. روانی پور در آثار خود لحن و حال و هوا و آداب و فولکلور

محلّ وقوع داستانها راکه حوزهٔ ساحلی جنوب فارس است حفظ کرده است. برخی از آثار روانی پور از جمله اهل غرق که سبک آن "رئالیسم جادویی" نام گرفته با اظهار نظرهای مثبت منتقدین روبرو شده

استاد دانشگاه، عشق پری، سایه.

۱۰۰ – شامل: تیلهٔ شکسته، تصادف، به کی سلام کنم، چشم خفته، مار و مرد، انیس، درد همه جا هست، یک سر و یک بالین، کید الخائنین، سو ترا.

۱۰۱- شامل: شهری چون بهشت، عید ایرانیها، سرگذشت کو چه، بیبی شهربانو، زمان، مدل، یک زن با مردها، در بازار وکیل، مردی که برنگشت، صور تخانه.

است.۱۰۲



# شهرنوش پارسی پور ( -۱۳۲۵/۱۹۴۶)

پارسی پور در شیراز به دنیا آمد، مدّتی در امریکا بسر برد و در بازگشت به ایران به تحصیل در دانشکدهٔ ادبیّات پرداخت. نخستین اثر او داستانی برای نوجوانان به نام توپک قرمز بود (۱۹۲۹)، سپس به ترتیب تجربههای آزاد (۱۹۷۰)؛ سگ و زمستان بلند (۱۹۷۱)؛ محموعهٔ داستان به نام آویزههای بلود (۱۹۷۳) را نگاشت. در آغاز دههٔ ۱۹۸۰ آثار پارسی پور توجه محافل ادبی را به خود جلب پارسی پور پس از انقلاب مدّت چهار سال در زندان گذراند. پس از آزادی از زندان طوبا و معنای شب (۱۹۸۹) را نشر کرد. کتاب دیگر او

به نام زنان بدون مردان (۱۹۸۴)که موضوع باکرگی را مورد بحث قرار می دهد از طرف رژیم توقیف شد. شهرنوش پارسی پور پس از ترک ایران کتابهای زیر را منتشر کرده است: آداب صرف چای در حضود گرگ<sup>۱۰۴</sup> (۱۹۹۳)؛ عقل آبی رنگ (سوئد، نشر باران ۱۹۹۴)؛ خاطرات زندان (سوئد، نشر باران ۱۹۹۳)؛ ماجراهای سادهٔ روح درخت (سوئد ۱۹۹۹)؛ (چاپ چهارم ۱۳۷۸/۲۰۰۰).

در بیشتر این آثار زنی را میبینیم شکست خورده در عشق و غمزده از یک زندگانی پر ملال،که ذهن آشفتهاش جذب دنیایی رؤیایی و ناشناخته است.

۱۰۲- از جمله نک: نجف دریابندری، "هوای دریا در فضای ادبیّات فارسی"، **دنیای سخن**، شمارهٔ ۳۳، مرداد/شهریور ۱۳۶۹، ص۱۳۶۹، ص۲۹۰، مسخن، شماره ۳۹، اسفند ۱۳۶۹. ص ۶۹؛ غلامحسین یوسفی، "ساحل نشین و غریق"، ک*لک*، شمارهٔ ۲، تیر ۱۳۶۹، ص۱۵۶؛

Rahimieh, Nasrin., "Magical Realism in Moniru Ravanipur's Ahl-e ghargh", Iranian Studies, vol. XXIII, 1990, pp. 61-75.

۱۰۳ - شامل: بهار اَبی کاتماندو، همزاد، همکاران، اَویزههای بلور، یک جای خوب،کشتار گوسفندها،گرما در سال صفر، سارا، اَقایان، در چگونگی تولّد یک خانواده، زندگی خوب جنوبی.

۱۰۴-مجموعهٔ داستان و مقاله با پیشگفتاری از دکتر احمد کریمی حکّاک، شامل: اَداب صرف چای در حضور گرگ، زیبا بودیم، زیبا بودیم؟ در خانه، گل اَفتابگردان گل همیشه عاشق، داستان مردان کنعان، کلاه، تپّههای سیالک، اور، اَرام، درّه موهنجودارو، ایلام، راگا، تپّهٔ چغازنبیل.

# زهره (کلی) ترقّی ( -۱۳۱۸/۱۹۳۹)

پدرش لطفالله ترقّی از روزنامهنگاران قدیمی ایران است. وی چندی در امریکا اقامت کرد و پس از بازگشت به ایران تحصیلات خود را در رشتهٔ فلسفه در دانشگاه طهران به پایان رساند (۱۹۶۹). کار ادبی را با انتشار آثاری در مجلهٔ اندیشه و هنر آغاز کرد. نخستین مجموعه داستانهای او به نام من هم چه گوارا هستم ۱۰۵ (۱۹۶۹)، به خاطر سبک و شیوهای که در آن بکار رفته از شهرت برخوردار شد. کتاب دیگر او رفته از شهرت برخوردار شد. کتاب دیگر او خواب زمستان (۱۹۷۳)، مجموعهٔ داستانهای به هم پیوسته، به انگلیسی و فرانسه ترجمه گردیده است. گلی ترقی از انقلاب به این سو در فرانسه است. گلی ترقی از انقلاب به این سو در فرانسه است. گلی ترقی از انقلاب به این سو در فرانسه



بسر می برد. چند داستان کو تاه او در مجلّات برون مرزی درج شده از جمله: "بزرگ بانوی روح من" و "دندان طلای عزیز آقا". کتاب دیگر او عادتهای غریب آقای الف در غربت داستان ایرانی مأیوسی است که در غربت پاریس زندگی می کند. داستانهای گلی ترقی بیشتر حالات روحی افرادی را بررسی می کند که در یأس و ناامیدی دنبال فرار از وضع موجود هستند، آرزوها و آمال گذشتهٔ خود را در نظر می آورند و نمی دانند چگونه از گودالی که در آن گرفتار شده اند بیرون آیند. گاهی تلاشی مذبوحانه نیز برای رهایی از وضع موجود می کنند، ولی سرانجام چون فاقد اراده و امکان تغییر هستند خود را به آنچه دارند دلخوش می سازند و با دلایلی که هر کدام برایشان موجّه است به حفرهٔ خود باز می گردند.

از او در سال ۱۳۷۱کتاب مجموعه چند داستان زیر عنوان خاطره های پراکنده در ایران به طبع رسید. برخی از این داستان ها نمودار خاطرات خوش و کشش های شیرین او به دوران کودکی و نوجوانی و برخی نمایاندهٔ هراس وگنگی و یا غربت و بی ریشگی است.

# مهشیدامیر شاهی ( -۱۳۱۹/۱۹۴۰)

متولّد قزوین در خانوادهای مرفّه و دارای تحصیلات متوسطّه و دانشگاهی (در رشتهٔ فیزیک) از اکسفورد است. در بازگشت به ایران به نگارش و ترجمهٔ داستان مخصوصاً برای کودکان پرداخت.

۱۰۵-شامل داستانهای: خوشبختی، سفر، تولّد، یک روز، درخت. ضیافت و من هم چه گوارا هستم.

#### داستاننویسی و داستاننویسان...

نخستین مجموعه داستانهای او کوچهٔ بن بست (۱۹۶۶/۱۳۴۵) شامل داستانهایی کوتاه دربارهٔ دوران کودکی اوست. راوی داستان کودک نه سالهای است که با زبانی شاعرانه و گرم از خانواده و همسایههای خود و ماجراهایی که در مدرسه بر وی رفته داستان می گوید. نثر امیر شاهی در مجموعه داستانهای بعدی مثل سار بی بی خانم (۱۹۶۸/۱۳۴۷)؛ بعد از روز آخر (۱۹۶۹/۱۳۴۸)؛ و به صیغهٔ اوّل شخص مفرد (۱۹۷۱/۱۳۵۰) روانی و شیرینی ویژه ای می یابد. برخی از قصّههای این مجموعهها نیز خاطرات دوران کودکی اشخاص داستانها و حسرت دوران خوب گذشته است. موضوع دیگری که اساس این داستانها را تشکیل می دهد رنجهای زنان، و مشکلات و دردهای مردسالاری در جامعهٔ ایران است.

مهشید امیر شاهی پس از انقلاب اسلامی به اروپا آمد. کتاب او در حضر (لندن ۱۹۸۷) نوعی شرح حال است و یاد آوری زندگانی زیبای از دست رفته. کتاب دیگرش در سفر (۱۹۵۵)گویای وضع ایرانیان در غربت میباشد. اثر تازهٔ او مادران و دختران (کتاب اوّل: عروسی عبّاس خان) در سال ۱۹۹۸ در امریکا نشر شد. نثر او روان و جذّاب و تصویری که در داستانهای خود به دست می دهد استادانه و شیوا است.

# فتّانه حاج سيّد جوادي ( 1346/1945)

همسرش دندانپزشگ است و دو دختر دارد که هر دو دندانپزشگ شدهاند. مهم ترین اثر او که از بدو انتشار (۱۳۷۴) بارها در تیراژهای بالا به چاپ رسیده بامداد خمار نام دارد. داستان عشق دختری از یک خانوادهٔ مرفّه اشرافی به پسری از طبقه ای پائین، که کوشش خانواده در منصرف کردن او از عشقش بجایی نمی رسد. پس از از دواج و زندگی با آن مرد است که ناگهان وارد دنیایی خشن و تحمّل ناپذیر می شود و سرانجام سرخورده و با روحی در هم شکسته به کانون خانوادگی خویش باز میگردد.

فتّانهٔ حاج سیّد جوادی چندکتاب ترجمه کرده که هیچ کدام هنوز منتشر نشده است.

# فهيمه رحيمي

فهیمه رحیمی از پرکار ترین نویسندگان زن ایران است، کسی است که به طنز میگویند هر دو هفته یک کتاب منتشر میکند، و کتابهایش از فروش بسیار زیاد بهرهمند میباشند. حسن عابدینی سبب پر تیراژ بودن داستانهای فهیمه رحیمی را بیان خواسته ها و ترسهای زنان می داند و می نویسد: «[فهیمه رحیمی] در اغلب داستانهایش مضمونی واحد را تکرار میکند: اساس روایت ماجرای عشقی زن و مردی است که هر یک همسری دیگر میگزینند، امّا "دست بر قضا" همسرانشان می میرند، آنها از قید تعهد رها می شوند تا دوباره به وصال هم برسند: جدایی و پیوستن. زنان رمانهای او به راحتی از خواسته های غریزی خود سخن میگویند و در راه رسیدن به آن میکوشند... زنی که در عالم واقع نمی تواند به معشوق برسد با آرزوی مرگ همسر خود و همسر او، در فضایی خیالی به خواسته شمی رسد... دختران جسور داستانهای [فهیمه رحیمی] پنجرهٔ عشق را به روی مردان اخمو و جدّی

میگشایند و احساسات خفته شان را بیدار میکنند. در جامعهٔ اخلاقگرا، آثاری که به مسایل عشقی – البته پوشیده و در لفافهٔ عفّت و اخلاق – می پردازند، خواستار فراوان دارند... خواننده... از طریق همذات پنداری خود با قهرمانان رمان، به نوعی کمبودهایش را جبران میکند و توجّه خود را از واقعیّت منحرف میکند...» ۱۰۶

از داستان های فهیمه رحیمی می توان تاوان عشق ( ۱۳۷۱) و پنجره ( ۱۳۷۱) را نام برد.

\* \* \*

آنچه در بالا آمد کوششی بود برای معرّفی تعداد بسیار کمی از داستان نویسان ایران. اگر جای کافی در اختیار بود طبعاً نویسندگان مشهور دیگر و یا طنز نویسانی مثل دهخدا، فریدون تولّلی، ایرج پزشگزاد ... که هر کدام سنگی بر بنای رفیع ادبیّات فارسی در عصر جدید نهاده اند بطور وافی معرّفی میشدند. خوانندگان اطّلاعات لازم را در مورد ایشان در منابع فراوان که در فارسی و انگلیسی در این زمینه نوشته شده خواهند یافت.

# ضمیمهٔ اوّل: برخی دیکر از نویسندگان

(این فهرست که فقط برای نمایاندن گوشهای از فعّالیّتهای چشمگیر نویسندگان در زمینهٔ داستاننویسی آورده میشود و به خاطر عدم دسترسی به منابع کافی کامل نیست.)

#### الف- نويسندگان زن

آقایی، فرخنده؛ ارسطویی، شیوا؛ اشرفی، سودابه (ساکن امریکا)؛ بقراط، الهه؛ پروین رو، شهلا؛ پیرزاد، زویا؛ حاجیزاد، فرخنده؛ حجازی، بنفشه؛ خانلری (زهرا)؛ خردمند، فریده؛ دانشور، مهین؛ داور، میترا؛ رادی، شیرین (امریکا)؛ رحیم زاده، محکمه؛ رفیعی، شهلا (فرانسه، ادبیّات مهاجرت)؛ ساری، فرشته؛ شاپوریان، رؤیا؛ شاملو، سپیده؛ شریف زاده، منصوره؛ صالحی، آسوتا (داستان بچّهها)؛ صدیقی، فریبا؛ صفوی، نازی؛ طباطبایی، ناهید؛ علوی، طاهره؛ علیزاده، غزاله؛ فرّخ زاد، پوران؛ قاضی نوری، قدسی (هلند)؛ کاشیگر، مدیا؛ گلبو، فریده؛ مزارعی، مهرنوش (امریکا)؛ مولوی، فرشته؛ مهدی زاده، پوران؛ میرزادگی، شکوه؛ وفایی، فریبا؛ یلفانی، مهری.

# **ب- نویسندگان مرد**

ارونقی کرمانی، رسول: صاحب چندین رمان و داستان کوتاه. داستانهای عشقی و جنایی او که در

۱۰۶ - حسن عابدینی، کلک، شماره های ۴۷ - ۴۸، بهمن اسفند ۱۳۷۲، صص ۱۵۴ - ۱۵۵.

#### داستان نویسی و داستان نویسان...

مطبوعات و جدا چاپ شده سالها خوانندگان فراوانی داشت.

ایران دوست، اکبر: «آخرین مادر جهان» (۱۳۷۳).

بهرنگی، صمد: صاحب مقالاتی در مسائل تربیتی و آموزشی و ادبیّات و فولکلور آذربایجان. کارهای داستانی او بیشتر در حوزهٔ ادبیّات کودکان است. از جمله آثارش «ماهی سیاه کوچولو» (چاپ ششم ۱۳۵۱)؛ قصّههای بهرنگ (۱۳۵۸) را می توان نام برد.۱۰۷

بهمن بیگی، محمّد: «بخارای من ایل من» (۱۳۶۸)، «اگر قره قاج نبود» (۱۳۷۴).

بهنام، مسعود: «جنگ دوست داشتنی».

بیجاری، بیژن: «پرگار».

با کزاد، محمود: یادداشتهای یک پزشگ، (۱۳۷۱)، ۱۶۷ صفحه.

حکیم، عبّاس: مجموعه داستان «پاشنه های برفی» (۱۳۳۷)،گل ریواس (۱۳۳۹)، عیسیٰ می آید (۱۳۴۵). خسروی، ابو تراب: (متولّد ۱۳۳۵)، مجموعه داستان «دیوان سومنات» (۱۳۷۷).

خوافي، محمود: «نيمهٔ گمشدهٔ من».

درویشان، علی اشرف: بیشتر داستان هایش در حال و هوای کرمانشاه و شرح بدبختی های محرومان آن منطقه است. از جمله «آبشوران» (۱۳۵۵)که به خاطر آن به زندان محکوم شد.

دلاور، بابك: «زن مازندراني» (۱۳۷۴).

دوایی، پرویز: «باغ»، «کشتی به روایت طوفان»، «بازگشت یکّه سوار» (۱۳۷۰)، «سبز پری» (۱۳۷۳).

دیانی، بهنام: «هیچکاک و آغا باجی و داستانهای دیگر» (۱۳۷۳).

ربیحاوی، قاضی: متولّد ۱۳۱۵ «پای کورههای جنوب»، مجموعه داستانهای نخل و باروت، «خاطرات یک سرباز»، «عکس یادگاری»، «فیدوس».

رجبعلي، باقر: « گنجشڪها».

زراعتی، ناصر: (متولّد ۱۳۳۰)، «تصویرهای درهم و آشفته از سالهای دور»، «زیر باران خیس»، «سبز»، «وقتی که مادرم پنجره را باز کرد»، «گنجشکهای و گلولهها»، «حاتم و لیلا»، «محمّد کارگر کوچک پنجرگیری».

زنگی آبادی، رضا: «سفر به سمتی دیگر» (۱۳۷۷).

سردوزامی، اکبر: (متولّد ۱۳۳۰، ساکن دانمارک)کارشناس رشتهٔ تآتر از دانشکدهٔ هنرهای زیبا، مجموعهٔ داستان «دلواپسی» (۱۳۵۸)، «خانهای با عطر گلهای سرخ» (۱۳۶۰).

شاهین پر، ناصر: «سالهای اصغر».

شریفی، محمد: باغ اناری، (۱۳۷۱).

۱۰۷- برای آگاهی بیشتر از آثار بهرنگی نک: برگزیدهٔ آثار صمد بهرنگی، گزینش علی اشرف درویشان. طهران ۱۳۷۷.

شکاری، حسن: ققنوسهای عصر خاکستر، نشر ژرف ۱۳۷۲، ۲۱۷ صفحه. مروری است بر تاریخ معاصر کردستان از ورای حوادثی که بر مردم یک ده و اعضای یک خانواده میگذرد.

صفدری، رضا: (متولّد ۱۳۳۳، خورموج- بوشهر) داستانهای «سیاسنبو»، «علو»، «اکوسیاه»، «چتر بارانی»که درکتاب جمعه وکارگاه قصّه درج شده است.

عبداللهی، اصغر: (متولّد ۱۳۳۴، آبادان) داستان بلند «آفتاب در سیاهی جنگ گم می شود» و داستان های کوتاه «نگهبان اسکله»، «شرجی در شب بی قرار».

غفّارزادگان، داود: «ما سه نفر هستیم» (۱۳۷۳)؛ «سایهها و شب دراز» (۱۳۷۴).

غلامی، احمد: (متولّد ۱۳۴۰) «پس از عشیره» (۱۳۶۹)، «و کسی در بادگریه میکند» (۱۳۷۲)، «همهٔ زندگی» (۱۳۷۶).

کریمزاده، منوچهر: «خاکستان» ۱۳۷۳.

لقایی، ستّار (ساکن لندن) «مردکوتاه قد چاق تصحیح می شود»، «سوژههای گمشده»، «در قلمرو روباهان».

محمّد علی، محمّد: (متولّد ۱۳۲۹)، مجموعه داستانهای کوتاه «درّهٔ هند آباد»، (۱۳۵۴)، «مروری بر حکایت رفته»، «در بازار رشت» (۱۳۵۸)، «رعد و برق بیپایان»، «پرمایه در گرداب»، «چشم سوّم» (۱۳۷۳).

محمّدی، محمّد: «موشی که گربه ها را می خورد».

مدرّس صادقی، جعفر: از نویسندگان پرکار دههٔ شصت که داستان بلند او «گاو خونی» از بهترین داستانهای بلند محسوب می شود. از آخرین کارهای او «شریک جرم»، «کلهٔ اسب»، «سفر کسرا» است. مرادی کرمانی، هوشنگ: «قصّههای مجید»؛ چاپ یازدهم؛ ۱۳۷۴.

معتضدی، عزیز: «صندلی خالی».

ملک پور، جمشید: «هفت دهلیز» (۱۳۷۲).

میرکاظمی، سیّد حسن: یورت، انتشارات خردمند؛ ۱۳۷۰؛ ۳۲۷ صفحه. ماجرایی است رزمی و عاشقانه که به سالهای آخر حکومت قاجار و تا به اقتدار رسیدن رضا شاه در ترکمن صحرا میپردازد.

مؤذّنی، علی: «در شب آفتابی» (۱۳۷۴).

نجدی، بیژن: «یوزپلنگانی که با من دویدهاند».

وجداني، عبدالحسين: «عموغلام» (١٣٤٨).

#### كتابشناسي

Browne, Edward G. (ed?.), A Literary History of Persian, Cambridge University Press, 1969.

#### داستان نویسی و داستان نویسان...

- Dabashi, Hamid., Theology of Discontent- The Ideological Foundation of the Islamic Revolution in Iran, New York University Press, 1993.
- Elwell-Sutton, L. P. (1971), "The Influence of Folk-tale and Legend on Modern Persian Literature.", *Iran and Islam*, Edinburgh University, 1971, pp. 247-254. Summer-Fall 1997.
- Green, John. Iranian Short Story Authors: A Bio-Bibliographic Survey, Mazda Publication, 1989.
- Hillman, Michael C. (ed.) Major Voices in Contemporary Persian Literature. (Literature East and West 20), 1976.
- Kamshad, Hasan. Modern Persian Prose Literature, Cambridge University Press, 1966.
- Karimi-Hakkak, Ahmad., (ed.): Iranian Studies (Special Issue): Selections from the Literation of Iran 1977-1997. vol. 30, nos. 3-4, Summer/Fall 1997.
- Kubickuva, Vera. "Persian Literature in the 20th Century", in Jan Rypka, (ed.) History of Iranian Literature, Dordrecht, Holland: Reidel, 1968, pp. 353-418.
- Noayyad, Heshmat "The Persian Short Story: An Overview", introduction in Stories from Iran: A Chicago Anthology 1921-1991, Mage Publishers, 1991.
- Navvabpour, Bahman. "A Study of Recent Persian Prose Literature with Special Reference to the Social Background." PhD dissertaion, University of Durham, 1981.
- Shafi'i Kadkani and Morrison, George. History of Persian Literature From the Beginning of Islamic Period to the Present Day, Leiden, Brill 1981.
- Yarshater, Ehsan., (ed.) *Persian Literature*, Bibliotheca Persica, The Persian Heritage Foundation, 1988.
  - آرین پور، یحیی؛ از صبات انیما؛ ۳جلد؛ جلد اوّل: بازگشت... بیداری؛ جلد دوّم: آزادی...تجدّد؛ چاپ پنجم؛ فرانکلین ۱۳۵۷؛ جلد سوّم؛ از صباتا روزگارما؛ تاریخ ادبی معاصر فارسی؛ چاپ اوّل؛ زوّار؛ ۱۳۷۴.
    - ۱۳۵۳ بسته به جند سوم؛ ارضه ما ورفار ما ورفار ما وروب ادبی معاصر فارسی؛ چاپ اول؛ روار؛ ۱۱۷۱. آژند، یعقوب (مترجم و و یراستار)؛ ادبیّات نوین ایران از انقلاب مشروطیّت تا انقلاب اسلامی؛ امر کسی ۱۳۶۳.
      - استعلامی، محمّد؛ *ادبیّات دورهٔ بیداری و معاص*ر؛ انتشارات دانشگاه سیاهیان انقلاب؛ ۱۳۷۶.
    - اسلامي ندوشن، محمّد على؛ جام جهان بين: در زمينة نقد ادبي و ادبيّات تطبيقي؛ چاپ چهارم؛ طوس؛ طهران؛ ١٩٧٧.

ايرانيان، جمشيد؛ واقعيّات اجتماعي وجهان داستان؛ امير كبير؛ طهران؛ ١٩٧٩.

براهنی، رضا؛ قصّه نویسی؛ چاپ دوّم؛ اشرفی؛ طهران؛ ۱۹۶۹.

---، --- بررسي ادبيّات امروز؛ چاپ چهارم؛ ١٩۶٢.

سپانلو، محمّد؛ مجموعة ۲۷ قصّه از ۲۷ نويسنده معاصر ايران، باز آفريني واقعيّت؛ انتشارات نگاه؛ طهران؛ ١٣٥٨/١٩٨٩.

عابدینی، حسن؛ صد سال داستان نویسی در ایران؛ در دو جلد؛ چاپ دوّم؛ ۱۳۶۹/۱۹۹۰.

کیانوش، محمود؛ بررسی شعر و نثر فارسی معاصر؛ انتشارات راز؛ طهر ان؛ ۲۵۳۵/۱۹۷۶.

گلشیری، هوشنگ؛ "سی سال رمان نویسی"؛ جنگ اصفهان؛ ۵؛ ۱۹۶۷؛ صص ۱۸۰-۲۲۹.

مير صادقى، جمال؛ قصّه، داستان كوتاه، رمان؛ أكّاه؛ طهران؛ ١٩٨١.

# فارسى زبان نيايش

شاپور راسخ

دوستان و سروران عزیز،

ده قرن ادبیّات فارسی را در یک ساعت خلاصه کردن بیگمان کاری بیرون از حد توان است و نمیدانم تا چه حدّ از مطالعات خود را می توانم با شما عزیزان در میانگذارم و چه مقدار را باید به آینده محوّل کنم.

حاصل سخنان بنده در این گفتار آن است که ادبیّات نیایشی در زبان فارسی بسیار گسترده و غنی است و در کمال لطافت و زیبایی و والایی و از چهار چشمهٔ اصلی آب خورده است: نخست قرآن کریم که می گویند ۹۹ صفت از صفات الهی را که غالباً جنبهٔ تنزیهی دارد (در مقابل تشبیهی) در بر دارد و منشأ الهام بسیاری از ادبا و شعرا گردیده است. دوّم ادعیهٔ ماثوره از انمهٔ اسلام که مجموعههای مهم دعا و مناجات را برای مسلمانان تشکیل داده و می دهند و بسیاری هم به زبان فارسی، خاصّه در عصر صفوی، ترجمه و شرح و تفسیر و تحشیه شده اند. سوّم عرفان اسلامی و ایرانی یا تصوّف که عشق ورزی با خدا را خصوصاً در شعر متداول و رائج کرد؛ خدایی که این بار با صفات تشبیهی وصف می شود و محبوب و معشوق، و نزدیک به انسان است و دیگر به عنوان خدای متعال و بر تر از اندیشه و گمان مطرح نیست. چهارم آئین زردشتی که اگرچه ترجمه های گاتا و یسنا به زبان فارسی به قرن اخیر مربوط می شود و تأثیرش جهارم آئین زردشتی که اگرچه ترجمه های گاتا و یسنا به زبان فارسی به قرن اخیر مربوط می شود و تأثیرش به ظاهر در ادبیّات فارسی محدود است معذلک چنانکه خواهم گفت لا اقل مناجاتها و ادعیهٔ بهائی بعضی از ویژگی های آئین زردشتی را در خود منعکس می کند. ا

از سخنان بنده انشاءالله روشن خواهد شدکه هم شعر و هم نثر فارسی طیّ قرنهای طولانی باری

۱-چون تأکید بر اهمّیّت نور و تضادٌ و مقابلهٔ نور با ظلمت و نیز تمایل هر دو آئین به اصلاح اجتماعی و آبادانی شهر و دیار و بهبود اخلاقیّات و ارج نهادن به زندگی این جهانی در عین تأکید بر بیاعتباری این جهان و سرنوشت انسانی یعنی ورای این جهانی انسان.

بزرگ از نیایش ایزدی داشته اند و هرچند در آثار ادبی یک دو قرن اخیر تا حدّی جای پای نیایش در شعر و نثر فارسی کم دیده شده امّا ادبیّات پهناور بهائی در زمینهٔ نیایش و ستایش خدا این نقیصه را به میزانی بیش از انتظار جبران کرده است.

نخست بایدگفت که مراد از نیایش چیست؟ بر طبق فرهنگهای فارسی چون دهخداو معین نیایش در اصل به معنای دعا بوده و بعداً به معنای عبادت نیز به کار رفته است. در خرده اوستا نیایش بر یکی از انواع عبادت که نماز باشد اطلاق می شود و کتاب مذکور از پنجگونه نیایش یاد می کند که باید به حرمت خورشید، مهر و ماه و آب و آتش انجام داد.

زبان فارسی از جمله زبانهایی است که در طول تاریخ تحت تأثیر چند آئین بزرگ و پیروان و نویسندگان و سخنوران آنها پرورده و ورزیده شده و برای ادای معانی روحانی و عرفانی، و پرستش و نیایش ایزدی وسعت و توانایی و لطافت و اعتلای خاص پیدا کرده است. از آئین زردشتی که آثار مقد سهاش به زبان اوستایی است و بعد هم در زبان پهلوی و زبان دری منشأ آثار دینی شده تا دیانت اسلام و آئین بابی و دیانت بهائی، قطع نظر از نهضتهای مذهبی چون مانوی – مزدکی و همچنین مکاتب عرفانی و تصوّف همگی به نگارش کتب، خُطب و رسالات در ستایش و عبادت پروردگار بی همتا کمک و یاری کرده اند خصوصاً که بخشی از آثار دو آئین اخیر اصلاً به زبان فارسی نگاشته آمده و در شمار فصیح ترین و زیباترین نثرهای فارسی که بر میراث غنی ادبیّات کهن این سرزمین تکیه دارد محصوب است و دعا و مناجات و حمد و ثنای خدا از جمله مضامین عمدهٔ آنهاست.

اگر نیایش را در معنای وسیع کلمه که عبادت باشد در نظر گیریم می توانیم از جهت مضمون پنجگونه نیایش را از هم تشخیص دهیم:

١-ذكر اوصاف و نعوت و بزرگداشت خدا (ستايش).

٢- حمد و شكر به درگاه الهي.

٣-ستايش جمال و جلال صنع الهي يعني طبيعت و عالم هستي.

۴-دعا و مناجات که توسّل به خدا برای برآورد حاجات است.

۵-گفتگو و عشقورزی با خداکه در آثار عارفان به چشم میخورد.

نویسندگان کتب حکمت عملی هم از ابتدا فصل یا فصولی را تحت تأثیر قرآن و احادیث به شناختن ایزد تعالیٰ و سپاس داشتن مواهب و طاعت او اختصاص دادهاند که آن را از مقولهٔ پند و اندرز باید محسوب داشت.

در قابوسنامهٔ عنصر المعالی کیکاوس (قرن پنجم هق) آمده است: «در آلاء و نعماء آفریدگار اندیشه کن و در آفریدگار اندیشه مکن که بیراه ترکس آن بودکه جایی که راه نبود راه جوید.» (ص ۱۰) و یا:

«و بدان ای پسر که سپاس خداوند نعمت واجب است بر همه کس بر اندازه و فرمان و نه بر اندازهٔ

#### فارسی زبان نیایش

استحقاق،که اگر همگی خویش شکر سازد هنوز حقّ شکر یک جزو از هزار جزو نگزارده باشد... و آگاه باشکه نماز و روزه خاصّ خداوند است در او تقصیر مکن که چون در خاصّ خدای تقصیرکنی از عامّ همچنان بازمانی و بدان که نماز را خداوندِ شریعتِ ما برابرکرد با همهٔ دین.،۲

مشابه این مطلب را در کیمیای سعادت امام محمّد غزالی (اواخر قرن پنجم) و کتب مشابه می توان یافت که در لزوم و اهمّیّت عبادت و اجرای مراسم نیایش خاصّه نماز و دعا تأکید بسیار کردهاند. ۳ دکتر سیروس شمیسا در کتاب انواع ادبی می نویسد:

«مناجات از دیدگاه انواع ادبی غنائی است زیرا راز و نیاز با خداوند مایه های احساسی و عاطفی دارد. مناجات و ادعیه در ادبیّات فارسی بیشتر منثور است و معروف ترین آن مناجات خواجه عبدالله انصاری است که علاوه بر آن که خود شعرگونه است با شعر نیز همراه است. امّا مناجات به صورت شعر معمولاً در آغاز آثار منظوم ملاحظه می شود که شاعر در بخشی از اثر خود با خداوند راز و نیاز می کند.» \*

هرچند علاوه بر ادعیهٔ قرآن از طریق امامان شیعه، مقداری دعا به زبان عربی وارد ادبیّات فارسی و احیاناً به این زبان ترجمه شده امّا بخصوص نهضت عرفان و تصوّف است که عشق خداوند و توسّل به او و شوقِ اتّصال به معشوق حقیقی را مطرح نموده است. میگویند رابعهٔ عدویه اوّل کسی بود که عنصر عشق و محبّت بی شائبه را در تعالیم سخت و ریاضتگونهٔ زهّاد اوّلیّه وارد کرد و به تصوّف رنگ عرفان واقعی بخشید (مرگش محتملاً در ۱۸۵ هق روی داد). ۵

دكتر داريوش صبور مينويسد:

«مضامین شعر فارسی را از آغاز پیدایی تا نیمه های قرن پنجم [هجری] بویژه تا ظهور سنایی وصف و مدح و اشعار عاشقانه تشکیل می داد و در این مورد نیز حدود آن از عشق های مجازی تجاوز نمی کرد تنها سرودهای گروه های ویژه ای از متصوّفان و عارفان آن زمان بود که تجلّی گاه عشق و جذبهٔ معنوی ذات یگانهٔ خداوند به شمار می رفت. ولی باگسترش روز افزون مبانی تصوّف بویژه در

٢- عنصر المعالى، كيكاوس؛ قابوسنامه؛ صص ١٤-١٧.

۳-ر.ک. عنوان دوم در کیمیای سعادت در شناختن حق تعالیٰ.

۴-سيروس، شميسا؛ *انواع ادبي*؛ چاپ چهارم؛ طهران؛ ١٣٧٥؛ ص ٢٣٨.

۵-ر.ک. شیمل، ماری؛ ابعاد عرفانی اسلام؛ ص ۹۲.

۶- تازه خود سنایی هم مانند شاعران دیگر دوران خود در آغاز جوانی شاعری مدیحهسرا بود.

قرون پنجم و ششم هجری قمری رفته رفته تأثیر ژرف و گستردهٔ این روش در شعر فارسی پیشی گرفت.»<sup>۷</sup>

باید متذکر بودکه نیایش خدا در شعر قبل از سنائی مسکوت نبوده است. فردوسی (۳۲۹-۴۱۱هق) بزرگ ترین شاعر حماسه سرای ایران در نیمهٔ دوّم قرن چهارم هجری اشعار بسیار والایی در حمد و ثنای خدا دارد. مهم ترین ستایش فردوسی از آفریدگار جهان در آغاز شاهنامه است:

کز این برتر اندیشه بر نگذرد خداوند روزی ده رهنمای فروزندهٔ ماه و ناهید و مهر نگارندهٔ بر شده گوهر است نبینی مرنجان دو بیننده را که او برتر از جای و از جایگاه... میان بندگی را ببایدت بست همان به گزیند که بیند همی ستود آفریننده را کی توان؟ به فرمانها ژرف کردن نگاه به فرمانها ژرف کردن نگاه

به نام خداوند جان و خرد خداوند جای خداوند کیهان و گردون سپهر ز نام و نشان و گمان برتر است به بینندگان آفریننده را نیاید بدو نیز اندیشه راه ستودن نداند کس او را چو هست خرد گر سخن برگزیند همی بدین آلت و رای و جان و روان به هستیش باید که خستو شوی پرستنده باشی و جوینده راه

تأثیر تئولوژی اسلامی که خدای را به صفت متعال (iransendant) می ستاید در این اشعار آشکار است. سخن عارفان چنانکه خواهیم دید به خدایی از رگ گردن به انسان نزدیک تر است و قلب آدمی عرش اوست راجع می شود (immanent)، در جای خود خواهم گفت که حدیث تصوّف یا عرفان اسلامی در مرتبهٔ اولیٰ داستان عشق الهی است و شعر، محمل و مرکبی مناسب تر از نثر برای بیان عواطف عاشقانه است لذا بخشی از شعر فارسی بیشتر در نزد اهل عرفان و کم تر در نزد دیگران به دعا و نیایش و حمد و ستایش و ثنای پروردگار اختصاص دارد.

در قرن پنجم هجری به نام سخنگوی عارف دیگری بر میخوریم: ابو اسمعیل عبدالله ابن ابی منصور معروف به خواجه عبدالله انصاری (۳۹۶-۴۸۱ ه ق) که شاگرد یکی از مشایخ تصوّف یعنی شیخ ابوالحسن خَرقانی بود و بعد جانشین او شد و رساله های متعدّد به عربی و فارسی دارد و از معروف ترین آثار او همانا مناجات نامهٔ اوست که ظاهراً «تا آن زمان در زبان فارسی بدین سبک ساده و مؤثّر و شیرین

٧- صبور، داريوش؛ آفاق غزل فارسى؛ طهران، ١٣٧٠.

#### فارسى زبان نيايش

سابقه نداشته و نمونهای از نثر مسجّع و شیوای فارسی قرن پنجم است.»^

رواست که به نقل عبارتی چند از مناجاتهای دلچسب او که حاوی معانی ظریف و دقیق و رقیق است بپردازیم:

«-الهي حاضري چه جويم، ناظري چه گويم؟

-الهي پنداشتم كه تو را شناختم اكنون آن پنداشت را در آب انداختم.

-الهي بيزارم از طاعتي كه مرا به عُجب آورد مبارك معصيتي كه مرا به عذر آورد.

- الهي عاجز و سرگردانم نه آنچه دانم دارم و نه آنچه دارم دانم.

-الهي اگر بر دارکني رواست از خود دور مکن و اگر به دوزخ فرستي رضاست مهجور مکن.

-الهي هركه تو را شناخت و عَلَم مهر تو افراخت هرچه غير از تو بود بينداخت.

آن کس که تو را شناخت جان را چه کند؟ فرزند و عیال و خانمان را چه کند؟

دیوانه کنی هر دو جهانش بخشی، دیوانهٔ تو هر دو جهان را چه کند؟

-الهي عبدالله را از سه آفت نگاهدار: از وسواس شيطاني و از خواهش نفساني و از غرور و ناداني.

-الهي اگركاسني تلخ است از بوستان است و اگر عبدالله مجرم است از دوستان است.» ٩

انًا ماری شیمل میگوید علاوه بر خواجه عبدالله انصاری بسیاری از عرفا و صوفیه مناجاتهایی از خود باقی نهادهاند که از آن جمله است مناجاتهای غنائی حلّاج که «متعالی ترین نوع محاوره بین انسان و خداست» این دو بیت منسوب به حسین بن منصور حلّاج (مقتول ۳۰۹هق) است:

مرا ز مدرسه عشقت به خانقاه کشید به صدر صُفّهٔ دولت ز پایگاه کشید رخت به دعوی خونم نوشت خطّ نگاه دو ترک کافر سرمست را گواه کشید

آثار شعرای عارف بزرگی نظیر عطّار و مولوی نیز حاوی مناجاتهاست و نیز فراوانند قصائدی که عارفان در مدح خالق عالم سردهاند و چه بسا کتب اعمّ از نثر و نظم با خطبهای در ستایش پروردگار آغاز می شود که نمونهٔ فاخر آن را در دیباچهٔ گلستان سعدی می توانیم بازیافت.

# مجملي دربارة ذكرو صلوة

میدانیم که عشق آتشین به پروردگار متعالی و آرزوی حصول فناء فیالله و بقاء بالله یکی از مشخّصات عمدهٔ عرفان در نزد صوفیهٔ عرب و ایران است و از جمله آداب متداول صوفیه ذکر است یعنی تکرار اسماءالله که گاه شدّت استغراق در آن به حالت خلسه و بیخودی میانجامد. به گفتهٔ ابوسعید ابی

۸- دکتر رضازاده شفق؛ تاریخ ادبیّات ایران؛ طهران؛ ص ۱۱۳.

۹- نقل از **گزیده ای از مناجات خواجه عبدالله انصاری** به انضمام **ترجیع بند** هاتف اصفهانی؛ به خطَ کیخسرو خـروش؛ طهران؛ ۱۳۶۹.

الخير معنى واقعى ذكر اين استكه آدمي هرچه جز خداست فراموش كند. در وقت ذكر بايد خداوند و آلاء و الطافی راکه ارزانی فرموده یادآور شد و چون این کار تکرار شود و شدّت یابد سالک جز ذات حقّ تعالىٰ نخواهد ديد. ١٠

به قول مولانا جلال الدِّين رومي (دفتر ششم مثنوي):

می شدی پیدا و را از نام او چونکه با حقّ متّصل گردید جان ذکر آن این است و ذکر این است آن

آنچه عیسیٰ کرده بود از نام هو خالی از خود بود پر از عشق دوست پس ز کوزه آن تراود کاندر اوست

نماز هم که یکی دیگر از انواع نیایش است نزد صوفیه مرتبت و منزلتی بس والا دارد در حالیکه زاهدان میگفتند که نماز کلید بهشت است بعضی از متصوّفه بر این عقیده بودند که صلوة از ریشه وصل است و هدفش واصل شدن به خدا و اتّحاد با اوست. ۱۹

از مولانا جلال الدّین پرسیدندکه آیا برای تقرّب به خداوند راهی نزدیک تر از نماز وجود دارد؟ مولانا دركتاب فيه مافيه چنين پاسخ داده است:

«نه، امّا نماز تنها به صورت نیست. نماز عبارت است از استغراق و بی خودی روح تا اینکه همهٔ صور و اشکال [از ذهن و دل آدمي] خارج شوند. در آن هنگام حتّیٰ براي جبرئيل امين هم که روح خالص است جایی نخواهد بود. می توان گفت کسی بر این منوال مناجات با خدا میکند از همهٔ تکالیف مستثنیٰ خواهد بود چراکه وی پای از دائرهٔ عقل بیرون نهاده است. روح دعا و نماز جذب شدن در اقیانوس وحدت الهی است.» ۱۲

همانطورکه آنًا ماری شیمل گفته است علاوه بر نمازکه شکل رسمی پرستش است عارفان دعا و نیایش آزاد هم دارند وگفتگو و عشقورزی با خدا، و نیز انابه و درخواست بخشش و بخشایش بخش مهمّی از حیات عبادی عرفا و متصوّفه را تشکیل می دهد. عطّار در تذکرة الاولیاءگفته است اگر من از دعا محروم مانم بر من بسي دشوار تر بودكه از اجابت!

# ادعيه و اذكار به نثر

در مورد نیایش نامههای منثور غیر از مناجات نامهٔ خواجه عبدالله انصاری باید مجملی بیان کرد. قبلاً اشارت رفت که از آغاز اسلام سنّت جمع آوری و تدوین ادعیه و اذ کار امامان و عالمان روحانی وجود

٠١- صديق، عيسى: تاريخ فرهنگ ايران؛ طهران؛ ص ٢٠٠.

١١- دكتر قاسم غني ميگويد همهٔ تصوّف مبتني بر اين عقيده است كه تعيّنات سالك بايد از ميان برود و شخصيّت او محو شود تا به مقام وصل برسد ر. ک.: غنی، قاسم؛ بحث در آثار و افکار و احوال حافظ؛ طهران؛ ص ٣٧١. ۱۲-ابعاد عرفانی اسلام؛ ص۲۸۳.

داشته. دکتر ذبیحالله صفا در جلد پنجم تاریخ ادبیّات ایران که عصر صفوی را در بر می گیرد به چنین سنتی عطف توجّه می کند. برخی از این مجموعه ها به زبان عربی است از جمله صحیفهٔ سجّادیّه که امام زین العابدین در قرن اوّل هجری انشاء فرمود و عالمان متعدّدی از میرداماد و شیخ بهائی گرفته تا ملّا محمّد تقی مجلسی و دیگران بر آن شرح و تعلیقه و حاشیه نوشته اند. آقا حسین بن آقا جمال خوانساری عالم معروف سدهٔ یازدهم آن را به فارسی ترجمه کرده. صحیفهٔ سجّادیّه از اوّلین کتبی است که در عصر قاجار به چاپ رسیده است.

برخی مجموعه های دیگر دعا هم به زبان فارسی در عهد صفویّه ترتیب داده شد که در حقیقت ترجمه و شرح یا تلخیص مجموعه های عربی است مانند مفتاح النجاة علی بن حسن زواری مفسّر سده دهم هجری و جمال الصالحین تألیف حسن بن عبدالرزّاق لاهیجی و تحفة الابرارکه ترجمهٔ خلاصة الاذکار ملّا محسن فیض کاشانی است و دو اثر دیگر همان ملّا محسن به زبان فارسی در ادعیه و اذکار و ان زاد المغتبی و لبّ الحسنات و چند نیایش نامه اثر ملّا محمّد باقر مجلسی (مقیاس المصابیح، زاد المعاد و تحفة الزائر) و بالاخره ترجمهٔ مفتاح الفلاح شیخ بهائی توسّط آقا جمال خوانساری که البته همهٔ آنها در حدّی که به حلیهٔ فارسی درآمده سهمی در غنی کردن زبان نیایش داشته اند."ا

توجّه به جمع آوری و حاشیه نگاری و ترجمهٔ اذ کار و اوراد اسلامی از امام زین العابدین (صحیفهٔ سجّادیّه) و امام صادق و امام باقر (ادعیهٔ سرّ) محتملاً نتیجهٔ وجود جوّ مذهبی دورهٔ صفویّه و روی کار آمدن علمای بزرگ شیعه است چون تدوین نهائی دانشهای مذهبی شیعه نیز به قول دکتر صفا در همین دوران روی داده است.

# شعر نیایشی از قرن پنجم تا قرن سیزدهم هجری

چون به شعر بازگردیم باید بگوییم که شاعران منظومهسرای چون فردوسی، فخرالدین اسعدگرگانی (شاعر نامی قرن پنجم) و حکیم نظامی گنجوی (قرن ششم) با آنکه همهٔ توجّهشان به گفتن و پرداختن داستان بوده است حمد و ستایش خدا را در آغاز یا حتّیٰ ضمن مثنویهای خود فراموش نکردهاند.

فخرالدّین اسعدگرگانی که در حدود ۴۴۶ ه.ق داستان ویس و رامین را به نظم آورده در آغاز مثنوی خود در نعت پروردگار میگوید:

سپاس و آفرین آن پادشا را خدای پاک و بیهمتا و بییار نه بتواند مر او را چشم دیدن نشاید وصف او گفتن که چونست

که گیتی را پدید آورد و ما را هم از اندیشه دور و هم ز دیدار نه اندیشه در او داند رسیدن که از تشبیه و از وصف او برون است

١٣- صفا، ذبيحالله؛ تاريخ ادبيّات ايران؛ ج٥؛ طهران؛ بخش اوّل صص ٢٥٢-٢٥٣ و بخش دوّم ١٤٥٥-١۴۶٨.

نظامی گنجوی این اشعار نغز و پرمغز را خطاب به خدا سروده است:

خاک ضعیف از تو توانا شده ما به تو قائم چو تو قائم به ذات تو به کس و کس به تو مانند نه وانکه نمرده است و نمیرد تویی ملک تعالی و تقدّس تراست

ای همه هستی ز تو پیدا شده زیرنشین عَلمَت کاثنات هستی تو صورت و پیوند نه آنچه تغیّر نپذیرد تویی ما همه فانی و بقا بس تراست

نظامی علاوه بر خطبهٔ نیایش در آغاز، در خلال داستانهای خود نیز یاد خدا را تجدید می کند. مثلاً در خمسهٔ نظامی سخن از شیرین و مناجات او با خدا می رود. شیرین به خدای برای بر آور د حاجت خود قسم می دهد:

به آب دیدهٔ طفلان محروم

به بالین غریبان بر سر راه

به محتاجان در بر خلق بسته

به دورافتادگان از خان و مانها

به ریحان نثار اشک ریزان

به مقبولان خلوت برگزیده

بدان آه پسین کز عرش پیش است

که رحمی بر دل پر خونم آور

اگر هر موی من گردد زبانی

هنوز از بیزمانی خفته باشم

به سوز سینهٔ پیران مظلوم
به تسلیم اسیران در بُن چاه
به مجروحان خون بر خون نشسته
به واپس ماندگان از کاروانها
به قرآن و چراغ صبحخیزان
به معصومان آلایش ندیده
بدان نام مَهین کز شرح بیش است
بدان نام مَهین کز شرح بیش است
فرزین غرقاب غم بیرونم آور
شود هریک تو را تسبیح خوانی
ز صد شکرت یکی ناگفته باشم

این اشعار با این ابیات پایان میگیردکه اجابت آن دعا را در ساحت خدا میرساند: چو خواهش کرد بسیار از دل پاک چو خواهش کرد بسیار از دل پاک

چو خواهس درد بسیار از دن پاک فراخی دادش ایزد در دل تنگ

در آغاز کتاب لیلی و مجنون آمده:

چو آب چشم خود غلطید بر خاک کلیدش را برآورد آهن از سنگ

> ای نام تو بهترین سرآغاز ای کارگشای هرچه هستند ای نیست کن اساس هستی

بی نام تو نامه کی کنم باز نام تو کلید هرچه بستند کوته ز درت دراز دستی

شیخ فریدالدّین عطّار (متولّد اواسط قرن ششم) را بیگمان باید از مشایخ عارفان ایران محسوب داشت. مولانا جلال الدّین او را پیشوای عارفانی چون خود و پیشتاز دگران دانسته و گفته:

من آن ملّای رومیام که از نطقم شکر ریزد ولیکن در سخن گفتن غلام شیخ عطّارم از جمله آثار معروف عطّارگذشته از دیوان قصائد، غزلیّات و مثنوی منطق الطیر وکتاب تذکرة الاولیاء

در شرح احوال عارفان و مناقب و مكارم اخلاق رهبران طريقت،كتاب الهي نامه استكه با وصف و نعت خدا آغاز مي شود:

> به نام کردگار هفت افلاک خداوندی که ذاتش بیزوال است زمین و آسمان از اوست پیدا مه و خورشید نور هستی اوست و بعد از ابیات دیگری به همین میزان بلاغت و فصاحت به مناجات میرسد:

که پیدا کرد آدم از کفی خاک خرد در وصف ذاتش گنگ و لال است نمود جسم و جان از اوست پیدا فلک بالا، زمین در پستی اوست

> تعالى الله يكي بي مثل و مانند تویی اوّل تویی آخر تعالیٰ و بالاخره به این ابیات ستایش آمیز دلکش می رسد:

كه خوانندت خداوند خداوند تويى باطن تويى ظاهر تعالىٰ

> گل از شوق تو خندان در بهار است نهی بر فرق نرگس تاجی از زر بنفشه خرقه يوش خانقاهت چو سوسن شکر گفت از هر زبانت ز عشقت لاله هر دم خون دل خورد

از آنش رنگهای بیشمار است فشانی بر سر او ز ابر گوهر فکنده سر به بر از شوق راهت از آن افراخت سر سوی جهانت از آن مانده است دل پر خون و رخ زرد

> ای در درون جانم و جان از تو بیخبر نقش تو در خیال و خیال از تو بینصیب شرح و بیان تو چه کنم زان که تا ابد

علاوه بر مثنویها، غزلهای عطّار هم در غایت زیبایی و لطافت است، در وصف خداگوید: از تو جهان پر است و جهان از تو بیخبر

نام تو بر زبان و زبان از تو بیخبر

شرح از تو عاجز است و بیان از تو بیخبر شاعر عارف بزرگ دیگر سنایی است (متولّد ۵۳۵ هق) که هم پای عطّار است. آغاز یکی از قصائد او را در اینجا یاد آور می شویم که همانند قصائد توحیدیّهٔ سایر شعرای بزرگ زبانزد شده است:

نروم جز به همان ره که توام راهنمایی همه توحید توگویم که به توحید سزایی

مَلکا ذکر توگویمکه تو پاکی و خدایی همه درگاه تو جویم همه از فضل تو پویم وی در توحید خداوند قصیدهای مفصّل دارد که مطلعش چنین است:

چون خلد برین کرد زمین را و زمان را خورشید بپیمود مسیر دوران را

آراست دگر باره جهاندار جهان را فرمود که تا چرخ یکی دور دگر کرد و ضمن آنگویدکه همهٔ موجودات به مدح و ثنای خدا مشغولند:

کز بوم برانگیزد اشجار نوان را گوید که خدایی و سزایی تو جهان را راز تن بیقوت و بیروح و روان را گنجشگ بهاری صفت باری گوید مرغابی سرخاب که در آب نشیند گویند تذروان که تو آنی که بدانی بنگر که عقاب از پی تسبیح چه گوید آراسته دارید مر این سیرت و سان را وقتی به قرن هفتم هجری قمری می رسیم نام سعدی شیرازی به عنوان یکی از درخشان ترین ستاره های آسمان ادب ایران به چشم می خورد که در ستایش پروردگار نظم و نثر او در حد اعلای شیوایی و زیبایی است. خطبه ای که در دیباچهٔ گلستان خویش در ستایش پروردگار آورده نقش خاطر همهٔ دوستداران ادب فارسی است: «منّت خدای را عزّ و جلّ که طاعتش موجب قربت است و به شکر اندرش مزید نعمت. هر نفسی که فرو می رود ممدّ حیاتست و چون بر می آید مفرّح ذات. پس در هر نفسی دو نعمت موجود است و بر هر نعمتی شکری واجب.» سعدی برای آنکه نمونه هایی از نعمت های الهی را به شیوهٔ شاعرانه ارائه کند می نویسد:

«فرّاش باد صبا را گفته تا فرش زمرّدین بگستراند و دایهٔ ابر بهاری را فرموده تا بنات نبات در مهد زمین بپروراند. درختان را به خلعت نوروزی قبای سبز ورق در برگرفته و اطفال شاخ را به قدوم موسم ربیع کلاه شکوفه بر سر نهاده عصاره نالی به قدرت او شهد فائق شده و تخم خرمایی به تربیتش نخل باسق گشته.»

بوستان سعدی هم با خطبهای منظوم در ستایش ایزدی آغاز می شود:

حکیم سخن در زبان آفرین کریم خطابخش پوزشپذیر به درگاه او بر زمین نیاز نه عذرآوران را براند بجور به نام خداوند جان آفرین خداوند بخشندهٔ دستگیر سر پادشاهان گردنفراز نه گردنکشان را بگیرد بفور

نمونههای دیگری از اشعار سعدی نخست در بزرگداشت خدا و بعد سپاس از نعمتها و موهبتهای او ذیلاً نقل می شود:

اوّل دفتر به نام ایزد دانا صانع پر
اکبر و اعظم خدای عالم و آدم صورت خ
از همگان بینیاز و بر همه مشفق از همه ع
بار خدایا مهیمنی و مدبّر وز همه
ما نتوانیم حقّ حمد تو گفتن با همه
امّا در شکر و ثنا فرماید:

فضل خدای را که تواند شمار کرد بحر آفرید و برّ و درختان و آدمی آن صانع قدیم که بر فرش کائنات ترکیب آسمان و طلوع ستارگان

صانع پروردگار و حی توانا صورت خوب آفرید و سیرت زیبا از همه عالم نهان و بر همه پیدا وز همه عیبی منزّهی و مبرّا با همه کرّوبیان عالم بالا

یاکیست آن که شکر یکی از هزار کرد خورشید و ماه و انجم و لیل و نهار کرد چندین هزار صورت الوان نگار کرد از بهر عبرت نظر هوشیار کرد ملاحظه می کنیم که هم غزل و هم قصیده برای نیایش خدا قالبی مناسب است. در غزلهای عرفانی سعدی مناجاتی است که ابیاتی از آن ذیلاً نقل می شود:

تفاوتی که این نوع غزل با اشعاری که قبلاً از سعدی نقل کردیم دارد این است که اشعار قبلی تأکیدش بر تعالی خداست در حالیکه این غزل اخیر به نزدیک شدن خدا با مخلوق خود حکم می کند. آثار اوّلی بر قرآن کریم و احادیث ائمّه تکیه دارد در حالیکه آثار نوع آخرین بر سنّت عرفانی اتّکاء جسته است.

#### صفات تنزیهی و صفات تشبیهی

فلسفهٔ اساسی خداشناسی در قرآن تنزیه است (در برابر تشبیه) یعنی پاک و منزّه بودن خدا از هرگونه توصیف. <sup>۱۴</sup> بسیاری از اوصافی که دربارهٔ خدا در شعر قدما یافتیم و ذکر کردیم مستقیماً از قرآن مجید مأخوذ است که اکثراً خدا را به صفات تنزیهی می ستاید. قرآن مجید می گوید «لیس کمثله شیئی». بر طبق احادیث ۹۹ نام یا صفت در قرآن آمده که به تسبیح خدا اختصاص دارد و از آن جمله است به ترجمهٔ فارسی: آفریننده و پروردگار جهانیان، بخشایندهٔ مهربان، بی نیاز، زنده و جاویدان، مالک زمین و آسمان، اوّل و آخر، ظاهر و باطن، توانا و دانا، غنی، فعّال مایشاء و امثال آنهاکه از فردوسی تا سعدی و بعد از ایشان غالب خطبه ها و مدیحه ها که در اشعار شاعران آمده در این مورد از سرچشمهٔ قرآن بهرهمند شده است. البته قرآن فاقد صفات تشبیهی هم نیست مانند آن که خدا می بیند و می شنود، دست دارد، سخن می گوید که به عقیدهٔ معتزلهٔ عقل گرای نباید آنها را به معنای ظاهری گرفت. عرفا با بهره گرفتن از بعضی آیات قرآن که مثلاً خدا از رگ گردن به انسان نزدیک تر است به خدایی درون هستی بعضی آیات قرآن که مثلاً خدا از رگ گردن به انسان نزدیک تر است به خدایی درون هستی (نبایی زن قائل شدند. شمس مغربی شاعری از معاصران حافظ می گوید:

من که در صورت خوبان همه او میبینم تو مپندار که من روی نکو میبینم در غزلی شیوا از فخرالدین عراقی (قرن هفتم) چنین آمده است:

ای دل و جان عاشقان شیفتهٔ لقای تو سرمهٔ چشم عاشقان خاک در سرای تو مرهم جان خستگان لعل حیاتبخش تو دام دلشکستگان طرّهٔ دلربای تو

۱۴ - راهنمای محتویّات قرآن؛ ص۲۸.

در سر زلف و خال تو رفت دل همه جهان دست تهی به درگهت آمدهام امیدوار

کیست که نیست در جهان عاشق و مبتلای تو لطف کن ازچه نیستم درخور مرحبای تو جام جهاننمای من روی طرب فزای تست گرچه حقیقت من است جام جهاننمای تو نیست عجب اگر شود زنده عراقی از لبت کآب حیات می چکد از لب جانفزای تو

بسیاری از اشعار اعمّ از غزلیّات و قصائدی که در نعت خدا در دیوانهای شعرا یافت می شود تحت عنوان "توحید" می آید زیرا رسالت اصلی اسلام در عرب جاهلیّت به کرسی نشاندن وحدت خدا بود و از پیامبر اکرم روایت شده که فرمود ارج عبارت «قل هو الله احد...» برابر با یک سوّم قرآن است. در سورهٔ اخلاص هم خدا به پیامبر امر می کند که او را به مؤمنان به این صفت بشناساند: خدا یگانه است و جاودان است نه زاده است و نه زائیده شده و او را هیچ همتایی نیست.<sup>۱۵</sup>

# برخى از مضامين

از مضامین مهمّی که شعرا در نعت خدا پروردهاند این است که همهٔ مظاهر هستی در حمد و ثنای ایزدی هستند و این امر اختصاص به انسان ندارد. خواجوی کرمانی (۶۷۹-۶۷۹ هق)گوید:

> ای غرّه ماه از اثر صنع تو غرّا نوک قلم صنع تو در مبدء فطرت مأمور تو از برگ سمن تا به سمندر توحید تو خواند به سحر مرغ سحرخوان پرمشغله رعد كنى منظرهٔ ابر بر قلّهٔ کهسار زنی بیرق خورشید جز ما شطهٔ صنع تو کس حلقه نسازد

وی طرّهٔ صبح از دم زلف تو مطرّا انگیخته بر صفحه کن صورت اشیاء مصنوع تو از تخت ثری تا بثریّا تسبیح تو گوید به چمن بلبل شیدا پر مشعله برق کنی عرصهٔ صحرا بر پیکر زنگار کشی پیکر جوزا بر جبهه مه جعد سیاه شب یلدا

مضمون دیگری که در آثار شعرا و ادبا آمده اظهار عجز از شناسایی خداست چنانکه عطار گوید: گر صد هزار قرن همه خلق کائنات آخر به عجز معترف آیند کای آله

فکرت کنند در صفت عزّت خدا دانسته شد که هیچ ندانسته ایم ما مضمون دیگر آن که بعضی چون نظامی گنجوی از مشاهدهٔ عالم هستی پی به خالق میبرند و از نظمی

که بر جهان حاکم است به ناظم آن وقوف می یابند:

خراميدن لاجوردى سيهر میندار کز بهر بازیگریست در این رشته یک برده بی کار نیست

همی گرد گردیدن ماه و مهر سراپردهای این چنین سرسری است سر رشته بر کس پدیدار نیست

١٥- همانجا؛ ص ٢٧.

#### فارسى زبان نيايش

موضع جمع دیگری از شاعران عرفان مسلک این است که خدا را همهجا بازیابند و حتّیٰ غیر خدا را معدوم شمرند. نمونهٔ اندیشهٔ آنان را در این اثر شیخ بهاءالدّین محمّد عاملی معروف به شیخ بهائی (مرگ در ۱۰۳۰) می توان دید که یکی از دلکش ترین و شیواترین ستایشهای ایزدی را به شعر آورده است:

اشکم شود از هر مژه چون سیل روانه خواهد به سرآمد غم هجران تو یا نه؟ تا کی به تمنّای وصال تو یگانه ای تیر غمت را دل عشّاق نشانه

جمعی به تو مشغول و تو غائب ز میانه

هر در که زدم صاحب آن خانه تویی تو در میکده و دیر که جانانه تویی تو

ن خانه تویی تو هرجا که شدم پرتو کاشانه تویی تو جانانه تویی تو مقصود من از کعبه و بیتخانه تویی تو مقصود تویی کعبه و بتخانه بهانه

بلبل به چمن آن گل رخسار عیان دید پروانه در آتش شد و اسرار نهان دید عارف صفت ذات تو از پیر و جوان دید یعنی همهجا عکس رخ یار توان دید دیوانه منم من که روم خانه به خانه

اظهار عجز و نیاز "تِم" مهمّ دیگر مناجاتها با خداست. صائب تبریزی (وفات ۱۰۸۰ ه ق)که سبک هندی بس مدیون اوست گوید:

در هیچ پرده نیست نباشد نوای تو هرچند کائنات گدای در تواند هر غنچه را ز حمد تو جزوی است در بغل در مشت خاک من چه بود لایق نثار غیر از نیاز و آز که در کشور تن است مگفته های سخن دخه شاعدان ترکیب ده اند

عالم پر است از تو و خالی است جای تو یک آفریده نیست که داند سرای تو هر خار میکند به زبانی ثنای تو هم از تو جان ستانم و سازم فدای تو این مشت خاک تیره چه سازد فدای تو?

از شگفتی های سخن برخی شاعران ترکیب دو اندیشهٔ "خدای متعال" و "خدای محبوب" است که تأثیر اسلام را از سویی و نفوذ افکار عرفانی را از سوی دیگر نشان می دهد که نمونهٔ آن را در ترجیع بند هاتف می توان یافت چنانکه قریباً باز خواهیم نمود.

«سپاس خدا برای نعمتهایی که ارزانی داشته» مضمون دیگر ادبیّات نیایشی است. فخرالدین عراقی صاحب لمعات و مثنوی عشق نامه در بیان مراتب عشق و حالات عاشقان، ادای شکر و اظهار شوق را بهم آمیخته و میگوید:

خدایا زین حدیثم ذوق دادی چو من دریای شوق توکنم نوش ز شوقت در کفن خفته نیازم اگر هر ذرّهٔ من گوش گردد اگر هر موی من گردد زبانی

چو پروانه دلم را شوق دادی ز شوق تو چو دریا می زنم جوش ز شوقت در فناست سرفرازم ز شوق نام تو مدهوش گردد نیابد جز ز نام تو نشانی

نبیند جز ترا در پردهٔ راز ترا خواند ترا داند دگر هیچ اگر هر جزو من چشمی شود باز گر از من ذرّهای ماند دگر هیچ

# نیایش خدا نزد ملّای روم

نیایش و ستایش خدا با ملای روم جلال الدّین بلخی (۶۰۴-۶۷۲هق) به اوج کمال خود می رسد. هم از آغاز مثنوی، در نی نامه داستان جدایی انسان از خدا مطرح می شود و شاعر بزرگ می گوید:

وز جداییها شکایت میکند از نفیرم مرد و زن نالیدهاند تا بگویم شرح درد اشتیاق باز جوید روزگار وصل خویش

بشنو از نی چون حکایت میکند کز نیستان تا مرا ببریدهاند سینه خواهم شرحه شرحه از فراق هرکسی کو دور ماند از اصل خویش

وصال به خدا هدف همهٔ مساعی عارف است، صوفی حقیقی خط بطلان بر شریعت نمی کشد بلکه عبادت حقّ را به قانون شرع اجرا می کند امّا این عبادت فقط وسیله است مقصد اصلی اظهار عشق عبد به محبوب و طلب وصال اوست مولانا در دیوان غزلیّات شمس تبریزی گوید:

من این نماز حساب نماز نشمارم وگرنه من ز نماز و ز قبله بیزارم حدیث درد فراق تو با تو بگذارم نشسته روی به محراب و دل به بازارم اگرنه روی دل اندر برابرت دارم ز عشق روی تو من رو به قبله آوردم مرا غرض ز نماز آن بود که پنهانی وگرنه این چه نمازی بود که من با تو

ملاً حسین کاشفی سبزواری (وفات ۹۱۰هق)کتاب لب لباب مثنوی را در تشریح نظرگاه مولوی در مورد شریعت، طریقت و حقیقت ترتیب داده و خوب نشان داده که عشق خدا و عبادت و طاعت او چه مقام مهمّی در اندیشهٔ مولانا دارد و مقصد عمدهٔ هستی آدمی آن است که بنده از خود فانی شود و به دوست یعنی خدا باقی گردد.

ترجیع بند هاتف: همانطور که در نثر فارسی مناجات نامهٔ خواجه عبدالله انصاری نمونهٔ والایی از شیوایی و زیبایی است در شعر فارسی هم ترجیع بند معروف سیّد احمد هاتف اصفهانی (وفات ۱۱۹۸ هق) در ردیف عالی ترین و لطیف ترین آثار منظوم بشمار آمده است که فقط بخشی از آن ذیلاً می آید:

وی نثار رهت هم این و هم آن جان نثار تو چون تویی جانان جان فشاندن به پای تو آسان درد عشق تو درد بیدرمان چشم بر حکم وگوش بر فرمان ور سر جنگ داری اینک جان ای فدای تو هم دل و هم جان دل فدای تو چون تویی دلبر دل رهاندن ز دست تو مشکل راه وصل تو راه پر آسیب بندگانیم جان و دل بر کف گر دل صلح داری اینک دل در قرن سیزدهم هجری هنوز حمد و ثنا و نیایش خدا جایی استوار در شعر فارسی دارد. به یک مثال با توجّه به قلّت وقت اکتفا میکنیم، داور شیرازی پسر وصال شیرازی شهیر (قرن سیزدهم)گوید:

آشفته چو مویت ز ازل بوده و هستیم سر درکف خود هشته ستادیم و نشستیم هر عهد که جز عهد وفای تو شکستیم گر در ره عشق تو ز هر دام بجستیم در نشئهٔ توحید بلندیم چو پستیم

ما شیفتهٔ روی تو از روز الستیم پیش شه حسن تو و بر خاک ره عشق هر رشته که جز رشتهٔ مهر تو بُریدیم از حلقهٔ زلفت نتوانیم رهیدن در عرصهٔ تجرید سپهریم چو خاکیم

به نظر می رسد که از قرن چهاردهم هجری اندیشهٔ خدا و نیایش در شعر فارسی رنگ می بازد. آشنایی با غرب و توجّه روشنفکران به افکار فیلسوفانی چون ولتر و فزونی مشغلههای مادّی مردم و بخصوص تزلزل دستگاه روحانیّت مسلمان در عصر پهلوی، با آنکه در ایران هرگز مذهب و سیاست از هم انفکاک کامل بیدا نمی کنند، زمینه را بر عرفی گرایی لا اقل در شعر و نثر هموار می سازد.

با قرن بیستم میلادی و تماس روز افزون با تمدّن مادّی غرب، به نظر میرسد که جای نیایش در ادبیّات فارسی کاهش گرفته است. نام آوران شعر معاصر کم تر از خدا یاد می کنند و حمد و ثنا (ستایش)، دعا و مناجات (نیایش)، و سپاس و شکر از صانع متعال و دیدن و ستودن تجلیّات حقّ در همهٔ مظاهر هستی و حیات کم تر در آثارشان دیده می شود مگر آنکه به آثار شعرای بیست و اندی سال اخیر رجوع کنیم که دیگر بار با خدا و پیغمبر و اولیاءالله آشتی می کنند.

این فقر نسبی ادبیّات نیایشی در قرن اخیر را که تصوّف و عرفان هم در آن جلوه و جلایی نداشته آثار بهائی در یک قرن و نیم اخیر جبران میکند. در هیچ دیانتی این همه دعا و مناجات از جانب مظهر امر یعنی پیامبر ارائه نشده است که در این آئین شریف، و دعاها و مناجاتهای بهائی از نظر تنوّع مضامین بیرون از اندازه و شمار است.

از نظر قالب و بیان علاوه بر نثر، برخی از مناجاتهای بهائی خصوصاً از خامهٔ حضرت عبدالبها، به زبان شعر است و می توان گفت که چه در شعر و چه در نثر مناجاتهای بهائی یاد آور نیایشهای صوفیه و عرفاست و بسیاری از اصطلاحات خاص این گروه را نیز به کار می گیرد.

### نیایش در ادبیّات بهائی

بر سبیل مقدّمه باید عرض شودکه دعا و مناجات در آثار بهائی بسیار ستوده شده از جمله در سخنان حضرت عبدالبهاء آمده است که برخی را عیناً و برخی را به مضمون نقل میکنیم.

• دعا واسطهٔ ارتباط میانهٔ حقّ و خلق است و سبب توجّه و تعلّق قلب. هرگز فیض از اعلیٰ به ادنیٰ بدون واسطه تعلّق و ارتباط حاصل نگردد.

• مناجات مخابره باحق است.

لسانی که با حق همراز و به راز و نیاز، زبانی است که روح با حق تکلّم مینماید و چون در حالت مناجات آئیم از قیودات ناسوتی آزاده شده توجّه به حقّ داریم و گویا در آن حین ندای الهی را در قلب بشنویم، بدون الفاظ صحبت کنیم، مخابره نمائیم، گفتگو با خداکنیم و جواب شنویم.

و نيز:

- اقلب انسان جز به عبادت رحمٰن مطمئن نگردد و روح انسان جز به ذکر یزدان مستبشر نشود.»
- «قوت عبادت به منزلهٔ جناح است روح انسانی را از حضیض ادنیٰ به ملکوت ابهیٰ عروج دهد و کینونات بشریّه را صفا و لطافت بخشد.»
- تلاوت مناجات و ترتیل آیات و طلب غفران خطیئات، سبب عفو قصور است و علق درجات مؤمنین و مؤمنات.
  - مناجاتی که از حالت تصنّعی ناشی و به ظاهر آراسته و بدون تأثّر قلبی است بی ثمر است.
    - مناجات لازم نيست مقرون به همهمهٔ الفاظ باشد بلكه منوط به فكر و حالت است.
- وقتی که انسان به نهایت تضرّع و ابتهال به مناجات پردازد قصدش بیان محبّتی است که به خدا دارد نه از جهت خوف از او یا ترس از نار جهنّم و نه به امید نعیم و جنّت.

مناجاتهای بهائی وسعت و فُسحتی فوق العاده به زبان فارسی میدهد علاوه بر لغات عربی آشنا و مهجور، مناجاتهایی هست که فارسی سره یا تقریباً سره را به کار میبرد و برخی از کلمات یا تعبیرات آنها تازگی دارد.

امًا البتّه نیایش بهائی در مناجات محدود نمی شود. خطبه در آغاز نامهها نوع دیگری از نیایش است.

#### خطبهها

در آثار حضرت بهاءالله گاه ستایش و نیایش خدا به صورت خطبه در آغاز می آید و بعد در خلال آن اثر (لوح مبارک) یا در پایان آن صورت مناجات می گیرد نمونهٔ آن این بیانات شیوا و بدیع خطاب به یکی از "یاران پارسی" است:

«ستایش بینندهٔ پاینده را سزاست که به شبنمی از دریای بخشش خود آسمان هستی را بلند نمود و به ستاره های دانایی بیاراست و مردمان را به بارگاه بلند بینش و دانش راه داد. و این شبنم که نخستین گفتار کردگار است گاهی باب زندگانی نامیده می شود چه که مردگان بیابان نادانی را باب دانایی زنده نماید، و هنگامی به روشنایی نخستین، و این روشنی که از آفتاب دانش هویدا گشت چون بتابید جنبش نخستین آشکار و نمودار شد، و این نمودارها از بخشش دانای یکتا بوده است اوست داننده و بخشنده و اوست پاک و پاکیزه از هرگفته و شنیده. بینایی و دانایی گفتار و کردار را دست از دامن شناسایی او کوتاه، هستی و آنچه از او هویدا این گفتار را گواه. پس دانسته شد نخستین بخشش

کردگار، گفتار است و پاینده و پذیرندهٔ او خرد. اوست دانای نخستین در دبستان جهان و اوست نمودار یزدان آنچه هویدا از پرتو بینایی اوست و هرچه آشکار نمودار دانایی او همهٔ نامها نام او و آغاز و انجام کارها او.»

خطبهٔ دیگر: «به نام گویندهٔ دانا، ستایش پاک یزدان را سزاوار که از روشنی آفتاب بخشش جهان را روشن نمود و از "با" بحر اعظم هویدا و از "ها" هویّهٔ بَحته. اوست توانایی که توانایی مردم روزگار او را از خواست خود باز ندارد و لشکرهای پادشاهان از گفتارش منع ننماید.» و یا: «ستایش پاک یزدان را سزاست که به خودی خود زنده و پاینده بود. هر نابودی از بود او پدیدار شده و هر نیستی از هستی او نمودار گشته.» و نیز «سپاس و ستایش خداوندی را سزاوار که آفرینش را به توانایی خود از برهنگی نابودی رهایی داد و به پوشش زندگی سرافرازی بخشید پس گوهر پاک مردم را از میان آفریدگان برگزید و او را به پوشش بزرگی آرایش فرمود...» و اما مناجات از این قبیل است:

«پروردگارا مهربانا پادشاها دادرسا، حمد و ثنا و شکر و بهاء تو را سزاست که گنج شناسایی را در دل و دیعه گذاردی و لطیفهٔ وجود را از آب و گل برانگیختی. تویی توانایی که قوّت و شوکت عبادترا ضعیف ننمود و لشکر غفلت و عسگر غرور و ثروت تو را از اراده باز نداشت... ای پروردگار دستوران را راه نما و به جنود دانایی و علم لدنی مدد بخش شاید عبادت را به راه راست و خبر بزرگ بشارت دهند و فائز نمایند. ای کریم نورت ساطع و امرت غالب و حکمت نافذ. اولیائت را از دریای بخششت محروم مساز...»

هرچند بخش قابل ملاحظه ای از آثار و خصوصاً دعاها و مناجاتها و خُطُب حضرت بهاءالله به زبان عربی است ولی خود، زبان فارسی را زبانی شیرین تر و زبان عربی راگستر ده تر می شمرند و در لوحی می فرمایند: «دربارهٔ زبان نوشته بودی تازی و پارسی هر دو نیکو است چه که آنچه از زبان خواسته اند پی بردن به گفتار گوینده است و این از هر دو می آید و امروز چون آفتاب دانش از آسمان ایران آشکار و هویداست هرچه این زبان را ستایش نمائید سزاوار است...»

# نمونة مناجاتها

رنگ شدید عرفانی را در مناجاتهای حضرت عبدالبهاء می توان یافت که در برخی موارد شاعران و نثرنویسان ارجمند در میان متصوّفه را به یاد می آورد مثلاً این مناجات که به اعزاز عزیزان از دست رفته

۱۶ - حضرت بهاءالله؛ ياران پارسي؛ مجموعه الواح به افتخار ياران پارسي نژاد؛ صص ۱۷\_۱۷.

است

«پاک یزدانا، این بندگان آزادگان بودند و این جانهای تابان به نور هدایتت روشن و درخشنده گشتند. جامی سرشار از بادهٔ محبّت نوشیدند و اسرار بی پایان از او تار معرفتت شنیدند، دل به تو بستند و از دام بیگانگی جستند و به یگانگی تو پیوستند. پس این نفوس نفیسه را انیس لاهو تیان فرما و در حلقهٔ خاصّان در آر و در خلو تگاه عالم بالا محرم اسرار کن و مستغرق بحر انوار فرما، تویی بخشنده و درخشنده و مهربان» ۱۷

نمونهای از مناجاتهای فارسی سره که از قلم حضرت عبدالبهاء تراویده است:

«پروردگارا، کردگارا، ای یزدان من، خداوند مهربان من، این فارسیان یار دیرینند و دوستان راستان خاورزمین، شیفته و آشفتهٔ روی تواند و سرگشته و گمگشتهٔ کوی تو، سالهای دراز نگران<sup>۱۸</sup> روی تابان تو بودند و در آتش مهر سوزان تو، پس دری بگشا و پرتوی ببخشا تا دلها آسمان گردد و جانهاگلستان، تویی توانا تویی بینا»

می توان مناجات بالا را هم خطاب به حضرت بهاءالله دانست که موعود زردشتیان و سایر کتب مقدّسهٔ دینی بودند و هم خطاب به خدا شمرد چون اشاره به اوصاف بشری چون روی و موی در مکالمهٔ با خدا سابقهای طولانی در ادبیّات عرفانی دارد. ۱۹

صحنه پردازی ها در آثار حضرت عبدالبهاء برای ادای معانی لطیف روحانی درخور یاد آوری و ستایش است:

«ای خداوند، این بندهٔ مستمند را در درگاه خداوندیّت ارجمند نما و این افتادهٔ بیچاره را بلند و دانشمند فرما. دلش را دریاکن و جانش را همدم جهانِ بالا. همراز سروش و هم آواز مرغ پرخروش،

بسردار زرخ پرده که مشتاق لقائیم

١٧ - حضرت عبدالبهاء؛ مجموعة مناجاتهاى حضرت عبدالبهاء.

۱۸- نگران در اینجا به معنی در انتظار است.

١٩- مثلاً شمس تبريزي گويد:

ما را نه غم دوزخ و نه حرص بهشت است

و هلالي جغتايي گويد:

خداوندا دری از غیب بگشای جـمال شـاهد لا ریب بـنمای و نیز ر.ک. مجموعهٔ شعر عمادالدّین نسیمی؛ عارفانه ها؛ طهران؛ صص۴۵-۴۶که ظاهراً از معاصران است.

#### فارسى زبان نيايش

تا چون پرندگان گلشن آسمانی بنالد و چون سرو آزاد در جویبار خوش یزدانی ببالد و آسایش یابد [جانت شاد باد]»

از صنایع بدیعی که در آثار حضرتش فراوان است بگذریم ۲۰ تجسّم بخشیدن به مفاهیم انتزاعی در نزد آن حضرت کم تر در میان نویسندگان همانند دارد.

در همهٔ مناجاتهای حضرت عبدالبهاءکه در رثای درگذشتگان و در طلب مغفرت برای آنان نازل شده، اعتقاد راسخ به وجود عالم روح مورد تأکید است.

«بخشنده مهربانا،گناه بیامرز و خطا عفوکن و عصیان غفران نما و در خلوتگه راز به مشاهدهٔ جمال بنواز. عزّت ابدی بخش و بزرگواری سرمدی مبذول دار،

ک دگارا،

از جهان خاک برهید، به جهان پاک راه ده. زهر نیستی چشید، ساغر هستی بنوشان،

ای ایزد مهربان...

از این جهان رها یافتند و به جهان تو پرواز نمودند به ملکوت خویش راه ده و درگلشن بقا لانه و آشیانه عطاکن تا به آهنگ تقدیس پردازند و نغمهٔ بدیع بنوازند و به آواز خوش،گلبانگ توحید برافرازند، تویی بخشنده و تویی آمرزنده و تویی درخشنده و مهربان.»

در الواح حضرت عبدالبهاء به تکرار به این موضوع بر میخوریم که هرچه هست از اوست و هرچه داریم از او داریم، مثلاً خطاب به شخصی به نام مهربان: «ای مهربان، مهر پر توی از مهر سپهر یزدان است و بخشش از دریای بی کران ایزد مهربان» خطاب به جهانبخش: «ای جهانبخش، بخشنده جهان پاک یزدان است و رخشنده جهان آسمان خدای مهربان» این هم نوعی دیگر از حمد و ثناست، خطاب به زنی به نام نوش لب: «ای نوش لب، هر لبی که در ستایش و نیایش خداوند آفرینش به جنبش آید سخنش چون آب زندگانی یزدانی همه نوش است و رازش آواز سروش» «ستایش پاک یزدان راکه در دل کیهان آتشی افروخت که گرمیش به همهٔ جهان رسید مردگان زنده شدند و کوران بیناگشتند و کران شنوا شدند و گنگان به سخن آمدند» «ای خداداد، داد خدا همه بزرگواری و دانایی و بینایی و شنوایی است ولی چه فایده که بی خردان در پی کوری و کری و گنگی و بیگانگی می دوند!» «ای گوهر، دانی که در و گهر فایده که بی خردان در پی کوری و کری و گنگی و بیگانگی می دوند!» «ای گوهر، دانی که در و گهر چیست؟ آن آئین الهی و تعالیم ربانی و ستایش حضرت یزدانی. این گوهر تابدار، تلألؤ و درخشندگیش

۲۰–ن.ک.: راسخ، شاپور؛ **صنایع لفظی و بدیعی در آثار پارسی حضرت عبدالبهاء، خوشههائی از خرمن ادب و هنر؛** ج ۱؛ آلمان؛ ۱۹۹۰ م، صص ۱۰۰–۱۳۹.

باقی و برقرار تا نهایت قرون و اعصار.»

نمونهٔ دیگری از مناجاتهای حضرت عبدالبهاء که پیوند استواری با میراث ادبی گذشتهٔ ایران دارد:

«... ای پروردگار مهربان، این یاران سرمست جام تواند و مشهور و معروف به نام تو، افروخته اند و پر و بال سوخته، پروانهٔ شمع تواند و شیفته و آشفتهٔ روی تو، طیور حدائق تواند و شکور الطاف بی نهایتِ تو، دلدادهٔ آن دلبرند و افتادهٔ آن کمند بی مانند، جانفشانند و فدا کار، پردانشند و هوشیار، نعرهٔ مستانه برآرند و نالهٔ عاشقانه برافرازند، چشم گریان دارند و قلب سوزان و جان و دلی افروخته به نیران هجران، مرغان گلشن تواند و طیور گلستان تو، شب و روز همدم آه جگر سوزند و صبح و شام مبتلا به نالهٔ جانسوز، از فرقت پرحرقتند و از هجران پرحرمان، آرزوی کوی تو دارند و اشتیاق روی تو و متوجّه به سوی تو و مفتون خلق و خوی تو. ای پروردگار این عاشقان را نظر عنایتی و این مشتاقان را الطاف و موهبتی، به جان و دل کوشیدند و اعانتی نمودند تا به تأسیس مشرق الاذ کار در ره رضایت پرویند. ای پروردگار این یاران را بزرگوار نما و در ملکوت عزّتت پایدار کن و از صهبای محبتت سرشار نما تا آهنگ تسبیح به ملکوت تقدیس رسانند و سبب انتشار نفحات گردند و به گفتار و رفتار شبات نمایند که بهائی صمیمی اند و روحانیان حقیقی، مظاهر انوار توحیدند و مطالع اسرار تجرید، از غیر تو بیزارند و شب و روز مشتاق دیدار. پروردگارا عنایت فرما و بنواز و به اخلاق روحانیان همراز غیر تو بیزارند و شب و روز مشتاق دیدار. پروردگارا عنایت فرما و بنواز و به اخلاق روحانیان همراز کن. تویی مقتدر و توانا و تویی مربّی و معلّم بی همتا.»

# مقایسهای با مناجاتهای خواجه انصاری

بعضی مناجاتهای حضرت عبدالبهاء، برخی از عبارات خواجه عبدالله انصاری را به خاطر می آورد، حضرت عبدالبهاء فرمودهاند: «الهی توبینا و آگاهی که ملجأ و پناهی جز تو نجسته و نجویم و به غیر از سبیل محبّت راهی نپیموده و نپویم.» خواجه گوید:

«الهی، یکتای بیهمتایی، قیّوم توانایی، بر همه چیز بینایی، در همه حال دانایی، از عیب مصفّایی، از شرک مبرّایی، اصل هر دوایی، داروی دلهایی، شاهنشاه فرمانفرمایی، معزّز به تاج کبریایی، به تو رسد ملک خدایی... الهی ضعیفان را پناهی، قاصدان را بر سر راهی، مؤمنان را گواهی، چه عزیز است آنکس که تو خواهی»

از حضرت عبدالبهاء: «ای پروردگار، این بیچارگان شیفتهٔ روی تواند و افتادهٔ کوی تو... اگر برانی و یا بخوانی و بیا بخوانی و بپذیری یا آبروی بندگان بریزی، بزرگوارکنی و شرمسار فرمایی، تویی مختار تویی پروردگار.» خواجه: «الهی همه نادانیم و همه ناتوانیم و اگر بخوانی در آرزوی آنیم و اگر برانی مطیع فرمانیم...

#### فارسى زبان نيايش

الهی به درگاه آمدم بندهوار، لب پر توبه و زبان پر استغفار، خواهی به کرم عزیز دار، خواهی خوارکه من خجلم و شرمسار و تو خداوندی و صاحب اختیار...»

حضرت عبدالبهاء: «پس ای آمرزگار، این بندگان را بنواز و کار این این افتادگان را بساز،

خواجه: «الهی بر عجز خود آگاهم و بر بیچارگی خودگواهم، خواست خواست تست من چه خواهم؟»

حضرت عبدالبهاء: «ما را موفّق نما تا رضای تو جوییم و ثنای تو گوییم و در راه حقیقت پوییم، مستغنی از غیر توگردیم و مستفیض از بحرکرم تو شویم،

خواجه: «نی از تو حیات جاودان میخواهم. نی عیش و تنعّم جهان میخواهم. نی کام دل و راحت جان میخواهم، چیزی که رضای تست آن میخواهم،

حضرت عبدالبهاء: «ذرّاتيم ولي در هواي تو اوج يافتيم، قطراتيم ولي در موج يم تو شتافتيم»

خواجه عبدالله: «الهی اگرچه طاعت بسی ندارم امّا جز توکسی ندارم... الهی چون سگ را در این درگاه بار است و سنگ را دیدار است عبدالله را با نومیدی چه کار است؟»

حضرت عبدالبهاء: «پروردگارا، اگر بنوازی هر یک شهباز اوج عرفان گردیم و اگر بگذاری بگدازیم و به ضرر و زیان گرفتار شویم هرچه هستیم از توییم و به درگاهت پناه آریم»

خواجه عبدالله: «الهی تو غفّاری و من پرگناهم آخر نه بر درگاهم؟گیرمکه صادق نیستم آخر با صادقان همراهم»

## وسعت و تنوّع مضامین

اشارهای به تنوّع مضامین مناجاتهای بهائی شد در یک بررسی شایان توجّه که اخیراً دربارهٔ موضوع نیایش در ایران صورت گرفته چنین آمده است:

«یکی دیگر از زمینه های تعمّق در آثار نیایشی، دسته بندیِ موضوعات آنهاست؛ مثلاً در آثار قلم اعلیٰ در نگاه اوّل می توان این موضوعات کلّی را تشخیص داد: اصول اعتقادی دربارهٔ ذات غیب منیع لا یدرک و عرش کبریا، مقام مظهر امر، بقای روح، تصفیهٔ باطن برای تجلّیِ انوار حقّ و بیان آنچه از اعداء و معاندین بر هیکل مبارک وارد آمده، در مناجات های صادره از قلم مرکز میثاق بیشتر با مضامین اخلاقی فردی و اجتماعی روبرو هستیم: وحدت عالم انسانی، صلح عمومی، اتّحاد و اتّفاق نوع بشر، نداشتن تعصّبات و دوست داشتن انسانها و آرزوی شمول الطاف الهی بر همهٔ عالمیان. در آثار مبارکهٔ حضرت ولی امرالله دو نکته بارز است: اوّل بیان مصائب و لطماتی که از مراکز نقض بر هیکل اطهر و جامعهٔ نازنین وارد آمده و دیگر فتوحات و بشارات توسعهٔ امر و وظایف امنا و تشکیلات بهائی. این موضوعهای کلّی در مطالعهٔ دقیق تر متضمن اجزاء بسیار مهم دیگری است که تشکیلات بهائی. این موضوعهای کلّی در مطالعهٔ دقیق تر متضمن اجزاء بسیار مهم دیگری است که

نشان می دهد در این دور مبارک چگونه دعا و مناجات از حد عواطف محض روحانی فراتر رفته و به یک وسیلهای برای پرورش فکر و توجّه به مسائل حیات انسانی و جامعهٔ روحانی تبدیل شده است.»

اگر فارغ از شخص نگارندهٔ مناجات بخواهیم به ادعیه و مناجاتهای بهائی نگاه کنیم حد اقل این مضامین عمده را در آنها تشخیص توانیم داد:

۱- دعاهای الزامی یا اجباری یا نماز و تکبیر الله ابهی و ادعیهٔ صیام و مانند آن.

۲- دعاهایی که به تکرار و به صورت یکنواخت خوانده می شود از قبیل دعای «هل من مفرج...» از
 حضرت باب و یک مناجات طولانی از قلم اعلیٰ در کتاب ۱دعیهٔ حضرت محبوب که جملاتی از آن با
 اندک تغییر تکرار می شود. ۱۲

٣- مناجاتهاي طلب برآوردن يک حاجت.

۴- مناجاتهای تمنّای شفا.

۵- مناجاتهای استغفار یا طلب بخشایش.

۶- مناجاتهای طلب کمک برای توفیق در خدمت.

٧- مناجاتهاي طلب تأييد براي كسب فضيلت.

۸- مناجات به یاد رفتگان.

٩- مناجاتهای مخصوص کو دکان.

۱۰ - مناجاتهای مخصوص زنان.

۱۱- بعضی دعاهای خاصّ مثلاً دعائی که در گوش نوزاد خوانده میشود و دعای خروج از منزل و دعای قبل از غذا و نظائر آن.

۱۲- دعای طلب تأیید برای جمع و از جمله برای محافل روحانی بهائی.

۱۳ - قسمت بسیار وسیعی از مناجاتهای حضرت بهاءالله در ستایش عظمت و قدرت باری تعالی است که اگر روزی با مناجاتهای مقدّسان در آئین مسیح و دعاهای معروف اسلامی منقول از ائمهٔ اطهار (مانند صحیفهٔ سجّادیّه که شامل ۵۴ دعا از امام زین العابدین علیه السّلام است) مقایسه شود تمایزات آن از لحاظ لحن و مضمون فخیم و جلیلی که دارد به خوبی آشکار خواهد شد. کتاب ادعیهٔ حضرت محبوب که حاوی: برخی از الواح، مناجاتها و ادعیهٔ حضرت بهاءالله است از این بابت سندی درخور بررسی است. نمونهای از این مناجاتها را ذیلاً می آوریم:

« کریما، رحیما،گواهی میدهم به وحدانیّت و فردانیّت تو و از تو میطلبم آنچه راکه به دوام ملک و

٢١ - حضرت بهاءالله؛ ادعية حضرت محبوب؛ جاب مصر؛ ١٣٣٩ هق؛ ص ٢٩.

ملکوت باقی و پاینده است. تویی مالک ملکوت و سلطان غیب و شهود. ای پروردگار مسکینی به بحر غنایت توجّه نموده و سائلی به ذیل کرمت اقبال کرده او را محروم منما. تویی آن فضّالی که ذرّات کائنات بر فضلت گواهی داده. تویی آن بخشنده ای که جمیع ممکنات بر بخششت اعتراف نموده. این بنده از کلّ گذشته و به حبالِ جود و اذیال کرمت تمسّک و تشبّث جسته و در جمیع احوال به تو ناظر و توراشا کر. اگر اجابت فرمایی محمودی در امر و اگر ردّ نمایی مطاعی در حکم. تویی آن مقتدری که کلّ نزد ظهورش عاجز و قاصر مشاهده شوند. ای کریم این عبد را به خود مگذار تویی قادر و توانا.»

۱۴- پارهای از مناجاتها فقط برای تضرّع و اظهار عجز و زاری است.

10- از معانی نیایش، آفرین گفتن و تحسین است یعنی ستایش خدا و صنع خدا که از اینگونه مناجاتها هم در ادعیهٔ بهائی یافت می شود: «تویی آن سلطانی که سلاطین عالم نزد اسمی از اسمایت خاضع و خاشع».

در مورد مناجات اخیرکه جملهای از آن نقل شد یاد آوری این نکته ضرور است که از نظر عرفا، عالم تجلّیگاه صفات الهی است و به قول مولوی:

عارفان مرآت آگاهی حقّ

پادشاهان مظهر شاهی حقّ

و به همین قیاس هر جزئی از جهان هستی صفت یا صفاتی را از کمالات نامحدود حقّ منعکس میکند. حضرت بهاءالله در عین تأیید این مطلب قدم فراتر مینهند و میفرمایند که هرجا آگاهی و علم و قدرت است فی الحقیقه از وجود عالم و قادر مطلق سرچشمه می گیرد و چون او هست حقّا که بر دیگران حکم نیستی صادق است.

\* \* \*

در اینکه عرفان ایرانی ریشههایی در آئین بودایی و آئین زردشتی، علاوه بر مسیحیّت و فلسفهٔ نو افلاطونی، دارد شبهه نیست و با توجّه به آنکه آئین زردشتی بعد از اسلام هم دوام آورده و صاحب کتب مقدّسهای ۲<sup>۲۲</sup> بوده که به زبان فارسی هم ترجمه شده می توان حدس زد که یکی دیگر از سرچشمههای ادبیّات نیایشی ایران همان آئین مذکور بوده است که متأسّفانه محدودیّت فرصت به این بنده اجازه نداد که دربارهٔ آن تمعّن و تعمّق به اندازه کنم.

زردشتیان شبانه روز را به پنجگاه تقسیم میکنند و بر زردشتی فرض است که در هریک از آنها ادعیهٔ خاصّی بخواند، این ادعیه با گشودن و بستن مجدّد کوشتی و سرودن نیایش هایی در ستایش اور مزد همراه است. امروزه فرضیّات پنجگانه را موبدان بجای می آورند و اکثر زردشتیان به خواندن ادعیهٔ صبحگاه و

۲۲- از جمله <mark>یسنا</mark> که به معنی نیایش است و هفتاد و دو فصل را در بر میگیرد و *گاتا* که مشتمل بر هفده سرود منظوم است.

شامگاه اکتفا میکنند.

ادعیهٔ مفروضه به زبان اوستایی تلاوت میشود ولی مؤمنان زردشتی غالباً همراه آن، ادعیهای نیز به زبان فارسی یا گجراتی میخوانند.

نیایش زردشتیان به سوی منبع نور است اعم از آفتاب، ماه یا حتی چراغ و محتمل است که تأکید در مورد اینکه خدا چون آفتاب است و جهان در حکم انوار اوست از این آئین بر آمده باشد. ۲۳ عبرت گوید:

عالم همه انوار خدا هست و خدا نیست چون نورکه از شمس جدا هست و جدا نیست در آثار بهائی سمبولیسم آفتاب و نور مورد استفادهٔ بسیار قرار گرفته و به تضادی که میان ظلمت و روشنایی است تأکید شده است. در مناجاتی از حضرت عبدالبهاء آمده: «ای مهربان یزدان من... عالم ترابی ظلمانی است، به جهان نورانی طیران بخش».

نماد "آتش"که مطمح توجّه خاص زردشتیان است در آثار بهائی نیز مورد عنایت است. حضرت عبدالبهاء: «ای یزدان مهربان و بخشنده و درخشندهٔ زمین و آسمان... افسرده ایم شعله ای ده، پژمرده ایم لمعه ای بیشانه بیگانه ایم آشناکن، پروانه ایم پر سوختهٔ شمع وفا فرما».

محتمل است که فکر تضاد و پیکار مستمر میان دو اصل خوبی و بدی یعنی ایزدان و اهریمن که در آئین زردشتی تعلیم میشود در ادبیّات تصوّف و حتّیٰ نیایش نامه ها اثر کرده باشد. حضرت عبدالبهاء در مناجاتی می فرمایند: «پس ای آمرزگار این بندگان را بنواز و کار این افتادگان را بساز، شمعی در قلوبشان روشن کن و شباب ثاقب بر هر اهرمن فرما تا نور یزدانیّت برافروزد، پردهٔ ظلمات شبهات بسوزد».

در مناجات دیگر در همدلی با ستمدیدگان بهائی: «ای پروردگار... این نفوس نفیسه در دست هر خسیسیگرفتار شده و این وجوه نورانیّه به غبار طغیان مظاهر شیطانیّه افسردهگشته».

برخی مشابهتها میان آئین زردشتی و آئین بهائی می تواند توجّه ما را به خود معطوف دارد از جمله تمایل هر دو به اصلاح گری اجتماعی و تأکید شدیدی که هر در بر روی اخلاقیّات مثبت چون کوشش در آبادی و عمران میکنند. ۲۴ باید متذکّر شد که هم از آغاز امر بهائی برخی زردشتیان به آئین جدید گرویدند و مخاطب الواح و مکاتیبی از حضرت بهاءالله و حضرت عبدالبهاء،گاه به فارسی سره، شدند که قبلاً دربارهٔ آن اجمالی گفته شده است.

۲۳- میدانیم که اصطلاحات زردشتی چون: مغ، مغبچه و دیر مغان را در آثار عرفانی ایران به کثرت می توان یافت. مولانا جلال الدّین رومی گوید:

هله ساقی قـدحی ده ز مـی رنگـینم امًا در تأثیر این نمادها در ادبیّات نیایشی جای تأمّل است، در غزلی از حافظ است:

در خسرابات مغان نسور خسدا می بینم این عجب بین که چه نوری ز کجا می بینم برای آگاهی کامل از نفوذ ادبیّات مزدیسنا در ادب فارسی ن.ک.: معین، محمّد؛ مزدیسنا و ادب فارسی؛ انتشارات دانشگاه طهران.

۲۴-رجوع شود به تحلیل دکتر زرّینکوب از آئین زردشتی در: ب*ا کاروان اندیشه*؛ طهران؛ ۱۳۶۳؛ صص ۲۷۰–۲۷۱.

#### فارسى زبان نيايش

#### \* \* \*

از این سیر تُندی که در ادبیّات منثور و منظوم ایران طیّ ده قرن کردیم شبهه در اهمّیّت نیایش در این مجموع و تأثیر آن در گسترش و پرورش زبان باقی نمی ماند. خدا در بسیاری از مظاهر دیگر فرهنگ ایران چون موسیقی و معماری و کاشی کاری و تذهیب و تزیین کتب و خطّاطی و مانند آن هم حاضر است که وصفش را باید از زبان هنرشناسان شنید و این مقال را مجال آن نیست.۲۵

اجازه میخواهم که کلام را با قطعهای از آثار منظوم محمّد نعیم سدهی شاعر بزرگ بهائی که در هنر سهل و ممتنع تالی سعدی شیرازی است پایان دهم که فرمود:

یاد آن یار مهربان نکند بهو الحق اگر فغان نکند ذکر یاهو اگر بیان نکند تا که سر سوی آسمان نکند سجدهاش تا بر آستان نکند سربلند او ز خاکدان نکند از پی مدحتش زبان نکند با خداوند رازدان نکند

دل کجا یاد دلستان نکند شب نسازد سحر شبآهنگی بر نیابد دم و فرو نرود قطرهٔ آب می ننوشد مرغ دانه از خاک بر ندارد مور نکند تا دو کف بلند گیاه ندمد برگ تا همه تن را نیست چیزی که عرض حاجت خود

همه در فکر و ذکر توحیدند در نماز و نیاز تحمیدند<sup>۲۶</sup>

## كتابشناسي

• فاضل مازندرانی، اسدالله

امر و خلق؛ جلد چهارم، فصل دوّم در عبادات؛ نشر سوّم؛ لانگنهاین-آلمان؛ ۱۹۸۶ میلادی.

۲۵-آرتور پوپ (Pope) که ۶ مجلّد کتاب عظیم را به بررسی هنر ایران از دوره های قبل تاریخ تا زمان حاضر اختصاص داده (Pope) در مقدّمه ای که بر این مجلّدات نوشته ضمن تأکید بر جنبهٔ قویاً تزیینی هنر ایرانی در پایان کلام می نویسد: «تاریخ هنر ایرانی همبستگی و وابستگی متقابل هنر و دین را به ثبوت می رساند و نشان می دهد که چطور هنر و دین دست به دست هم می دهند که والاترین ارزشها را ارائه کنند، ارزشی که بی گمان واقعی تر و مطمئن تر از جهان پدیده هاست.»

از آتشکده های زردشتی تا مساجد اسلامی، از نقاشی های مانی که گویند وسیله ای برای تبلیغ آئین او بود تا نقش برخی پرده ها و قالی ها در بعد از اسلام یا کاشی کاری های سقف یعنی گنبد و دیوار ها و محراب های مساجد، از تجسّم اهورا مزدا در قالب حجّاری تا خوش نویسی ها و تذهیب کتب در دوران اسلامی، همه جا اندیشهٔ خدا به نحوی حاضر است و هنر ایرانی به طبیعت و انسان بسنده نمی کند.

۲۶- نعيم اصفهاني؛ *گلزار نعيم*؛ چاپ هندوستان؛ ١٣٣٧.

| (11) | وهنر | ادب و | خرمن | از | شەھائى | خور |
|------|------|-------|------|----|--------|-----|
|------|------|-------|------|----|--------|-----|

شیمل، آن ماری ابعاد عرفانی اسلام؛ ترجمه و توضیحات دکتر عبدالرحیم گواهی؛
 نشر فرهنگ اسلامی؛ طهران؛ ۱۳۷۴.

• غني، دكتر قاسم

بحث در آثار و افكار و احوال حافظ\_تاریخ تصوّف در اسلام از صدر اسلام تا عصر حافظ؛ انتشارات زوّار؛ چاپ سوّم؛ ۲۵۳۶ شاهنشاهی.

• شميسا، دكتر سيروس

انواع ادبی؛ چاپ چهارم؛ طهران؛ ۱۳۷۵.

• صبور، داريوش

آفاق غزل فارسى؛ طهران؛ ١٣٧٠.

• شفق، دكتر رضازاده

تاریخ ادبیّات ایران؛ چاپهای متعدّد؛ طهران.

• انصارى، خواجه عبدالله

گـزیدهای از منـاجات خواجه عبدالله انصاری به انضمام ترجیعبند هاتف اصفهانی؛ به خطّـکیخسرو خروش؛ طهران؛ ۱۳۶۹.

• صديق، دكتر عيسىٰ

تاریخ فرهنگ ایران؛ چاپهای متعدد؛ طهران.

• صفا، دكتر ذبيحالله

تاریخ ادبیّات در ایران و در قلمرو زبان فارسی؛ جلد پنجم. از آغاز سدهٔ دهم تا میانهٔ سدهٔ دوازدهم هجری؛ بخش سوّم؛ پارسی و پارسینویسان؛ طهران؛ ۱۳۷۰. و نیز جلد نُهم همین کتاب؛ بخش اوّل؛ طهران؛ ۱۳۶۲.

• غزالي طوسي، ابوحامد محمّد

کیمیای سعادت؛ به کوشش حسین خدیوجم؛ در دو جلد؛ چاپ پنجم؛ طهران؛ ۱۳۷۱.

•كيكاووس، عنصرالمعالي

قابوسنامه؛ چاپهای متعدّد از جمله چاپ نفیسی؛ طهران؛ ....

44.

## یادآوری

- اشعار شعرا از منابع مختلف (ديوانها، گلچينها)گرفته شده است.
- مناجاتهای بهائی از مجموعههای مختلف تکثیر استنسیلی گرفته شده که بعضاً فاقد نام ناشر و تاریخ نشر است جز معدودی نظیر:
  - ادعیهٔ حضرت محبوب؛ چاپ آلمان؛ ۱۹۸۷ میلادی.
  - مجموعه مناجات هاى حضرت عبدالبهاء؛ چاپ آلمان؛ ١٩٩٢ ميلادى.
- یاران پارسی، مجموعه الواح مبارکهٔ جمال اقدس ابهیٰ و حضرت عبدالبهاء به افتخار بهائیان پارسی؛ نشر آلمان؛ ۱۹۹۸ میلادی.

# دیانت بهائی و نهضت مشروطیّت ایران از خلال الواح حضرت عبدالبهاء

م. يزداني

دوران شکلگیری و تحوّل جنبش مشروطه از حیث تعداد الواحی که در زمان نسبتاً کو تاه در مورد اوضاع اجتماعی ایران، از قلم میثاق صادر گشته است؛ دورانی استثنائی است. تنها در ظرف یک سال و چند ماه از ابتدای جنبش، حضرت عبدالبهاء ۱۹۰ تا ۲۰۰ لوح در این زمینه صادر فرمودند (علاقبند، ص۹). با اعتماد به این قول بایدگفت آنچه ما اکنون، در مجموعههای به چاپ رسیده از الواح مبارکه در دسترس داریم، قسمت کوچکی از تمامی الواح مربوط به جنبش مشروطیّت است؛ بنا بر این، تحقیق کامل و شامل در این مورد، بسته به امکان زیارت همهٔ الواح صادره است. با وجود این، الواحی که در دست داریم متعدّد و حاوی اشارات بسیار به جریانات مشروطه طلبی می باشند.

برای درک بهتر آنچه در آثار مبارکه راجع به وقایع مشروطه آمده است، لازمست به شرح مختصری از این وقایع بپردازیم.

## وقايع مشروطيّت

در سالهای پیش از شروع جنبش مشروطه سلسله رویدادهایی علّت نزدیکی بیشتر علما و مردم، خصوصاً بازرگانان، در مقابل دولت شد، ۱ دولتی که مورد نارضایی ملّت بود. از اینرو، برای انجام

۱- از جملهٔ این رویدادها، قرارداد ادارهٔ گمرکات در دست مسیو نوز (Nous) بلژیکی، و پس آن علیرغم مخالفت علما، تعیین او به عنوان رئیس تذکره و وزیر پست و تلگراف بود. مخالفت مردم با این شخص، هنگامی شدیدتر شد که عکسی از او که محتملاً به نشانهٔ توهین به روحانیّت عمّامه بر سر گذاشته بود، در میان مردم پخش شد. دیگر چوب

خواسته هایی، عدّه ای از علما و در رأس ایشان، سیّد محمّد طباطبایی و سیّد عبدالله بهبهانی که محبوبیّت و نفوذ بسیار در میان مردم داشتند به همراه خانوادهٔ خود و نیز تنی چند از بازرگانان، در شوّال سال ۱۳۲۳ هی ق، در حرم شاه عبدالعظیم، تحصّن نمودند و بسیاری از مردم (کسروی، ص۶۵ تن)، به ایشان پیوستند (الگار، صص ۳۴-۴۳). خواستهای بستنشینان بطور خلاصه راجع به تأسیس عدالتخانه، برکناری صدر اعظم و نیز حاکم طهران بود و هنوز رسماً نام مشروطه و آزادی خواهی در میان نبود (آوری، ص۴۲؛ کسروی، ص۴۸). مظفّرالدین شاه دستخطّی مبنی بر وعدهٔ ایجاد عدالتخانه صادر نمود و متحصّنین پس از یک ماه به شهر خود بازگشتند. به دستور شاه، وزیر دربار و عدّه ای دیگر از درباریان، با کالسکههای سلطنتی، با شکوه بسیار به عبدالعظیم رفتند (کسروی، ص۳۷). امّا شاه به وعدهٔ خود عمل نکرد. پس، در جمادی الاولیٰ ۱۳۲۴ هی، دوّمین تحصّن به نحو سازمان یافته تری صورت گرفت. این بار، روشنفکران و اصلاح گران که دوازده تا چهارده نفر بودند، در محوّطهٔ سفارت انگلیس در طهران متحصّن شدند، و روحانیون به ابن بابویه در نزدیکی حضرت عبدالعظیم و از آنجا به قم رفتند (ناظم متحصّن شدند، و روحانیون به ابن بابویه در نزدیکی حضرت عبدالعظیم و از آنجا به قم رفتند (ناظم الاسلام، ج ۱، ص ۵۰، آوری، ص ۲۵۵). اکنون دیگر بست نشینان، رسماً مشروطه را می طلبیدند. ۲

و فلک کردن چند تن بازرگانان معروف به دست حاکم طهران، تیراندازی به مردم در حرم امام رضا در مشهد و در حرم شاه چراغ در شیراز و بالاخره فلک کردن یک مقام مذهبی در کرمان به دست حکمران بود (کسروی، صص۴۵-۵۹؛الگار،صص۴۶–۲۴۷).

۲- بستنشستن را مهم ترین وسیلهای دانسته اند که طبقات پایین ایرانیان عهد قاجار می توانستند با تمسک به آن، در احقاق حتی خود بکوشند (فلور، ج ۲، ص ۲۲). ناظم الاسلام کرمانی در شرحی که از این مطلب می دهد، آن را امری "معمول و مرسوم" می خواند و می گوید: «محل تحصّن را جایی قرار می دهند که محل ملاحظهٔ شاه و حاکم باشد. مثلاً امام زادهٔ معتبری اگر باشد، به آنجا پناه می برند... کم کم امکنهٔ بست بسیار و فراوان می شد و گاه گاهی هم به ملاحظهٔ شأنِ عارِض (شاکی)، و یا بزرگی مطلب، پناهنده به یکی از سفار تخانه ها می شدند.» ناظم الاسلام آنگاه به بیان مثال های متعدد از پناه بردن به سفار تخانه ها می پر دازد. از جمله نقل می کند که چگونه در زمان حاج میرزا آقاسی اعیان و بزرگان مملکت از ظلم او، به سفار تهای روس و انگلیس ملتجی شدند و عزل او را از شاه خواستند. (ج ۱، صص ۷۵–۵۰).

در مورد تحصّن در سفار تخانهٔ انگلیس در حرکت مشروطه طلبی، کسروی ضمن تقبیح این عمل، گفته است: «این کار را در آن زمان زشت نمی شماردند.» (ص ۴۶۶). و در توضیح علّت این پناهندگی اضافه نموده که چون در جریان مهاجرت علما به قم، عدّه ای از مردم که در بست نشینی اوّل با دو سیّد همراه بودند، این بار در طهران ماندند و از صدر اعظم نیز می ترسیدند، خواستند به سفار تخانه ای پناه ببرند. عثمانیان در آن زمان به مرز ایران سپاه فرستاده، با ایران دشمن شده بودند، دولت روس هم «از مشروطه دور و این زمان با تودهٔ خود در کشاکش می بود.» پس "ناگزیر" به سفارت انگلیس رفتند. کسروی آنگاه، با آنکه از نامهٔ درخواست کمکی که آیت الله بهبهانی به سفیر انگلیس می نویسد، یاد می کند، باز بر آن است که رهبران مذهبی مشروطه، از پناهیدن مردم به سفارت خرسند نبودند (صص ۱۰۷-۱۰۹). لیکن ناظم الاسلام کرمانی که صداقت و صمیمیّتش در سراسر نوشته اش آشکار است، می نویسد، آقای بهبهانی «صریح به بعضی تجّار فرموده بود: اگر عین الدّوله به شما سخت گرفت، ملتجی به سفارت درج می نویسد، آقای بهبهانی «صریح به بعضی تجّار فرموده بود: اگر عین الدّوله به شما سخت گرفت، ملتجی به سفارت درج انگلیس شوید» (ح ۲، ص ۵۰۹) و بعد نیز تلگراف سیّد عبدالله بهبهانی را از قم خطاب به متحصّنین در سفارت درج

واقعهٔ تحصّن در سفار تخانه در بعضی از الواح حضرت عبدالبها، مورد اشاره قرار گرفته است. مفاد این الواح کاملاً روشن می دارد که حضرت عبدالبها، به استفاده از "بست" آنهم در یک سفارت خارجی، برای حصول آرمانی ملّی و فراگیر، با نظر مساعدی نمی گریستند و از اینکه بهائیان در این بست نشینی شرکت نکرده اند ابراز خرسندی نموده اند زیرا بطوری که خواهیم دید از دیدگاه دیانت بهائی حضرت عبدالبها، تنها شرط موفقیّت را برای دستیابی به مشروطیّت از راه اتّحاد دولت و ملّت و با ایجاد هم آهنگی و تفاهم می دانسته اند نه قدرت نمایی و مبارزه و یا پای خارجیان را به میان کشیدن. در یکی از الواح تصریح می فرمایند: «در میان آن جمهور که به سفارت بهیّهٔ انگلیس در آغاز مشکلات پناه بردند، یک نفر بهائی نبود» (مکاتیب، ج۴، ص۱۷۷). در لوح دیگری با یاد آوری «زمانی که علما و فضلا و سروران و تخار و کسبهٔ طهران بلکه عموم از مهتر و کهتر به سفارت انگلیز پناه بردند و بنای شکایت و عربده فرمودند که ما مظلومیم»، گفتهٔ «شجاع السّلطنه پسر شاه» را ذکر می فرمایند که بهائیان را بخاطر آنکه «شصت سال است که معرض تیغ بلایند» و با وجود این، به «دولت اجنی» پناه نبردند، تحسین کرد و شیعیان را مذمّت نمود که به سفار تخانه پناه بردند «و دولت و ملّت را رسوا کردند» (مائدهٔ آسمانی، ج۵، شیعیان را مذمّت نمود که به سفار تخانه پناه بردند «و دولت و ملّت را رسوا کردند» (مائدهٔ آسمانی، ج۵).

چون تحصّن حدود یک ماه طول کشید، مظفّرالدّین شاه ناچار شد در جمادی الثّانی ۱۳۲۴ هـق، در آخرین روزهای حیات خود، فرمان مشروطیّت را امضا نماید. پس، مهاجرین قم در میان استقبال با شکوهی در حالیکه صدر اعظم کالسکهٔ شاه را برای آوردنشان برده بود، به طهران بازگشتند.

حضرت عبدالبهاء در لوح شيخ على اكبر قوچاني شهيد فرمودهاند:

«در بدایع انقلاب حضرت علی قبل اکبر [منظور جناب علی اکبر ایادی است]... مرقوم نمودند که حضرات علماکوس لِمَنِ الملک می زنند. صدر اعظم رفته که حضرات را از قم به طهران، در نهایت احترام، وارد کند و جمیع شهر با طبل و علم به استقبال شتافتند... این عبد در جواب نوشت... این عزّت مانند ظلْ زائل است، عنقریب مبدّل به ذلّت کبری شود... به دست خود تیشه بر ریشهٔ خود زدند... (مائدهٔ آسمانی، ج۵، ص۱۹۶)

بیانات مبارکهای با همین مضمون در بدایع الآثار نیز درج شده است (ج۲، ص۱۱۴). پس از صدور فرمان مشروطیّت و گشایش مجلسِ اوّل در شعبان ۱۳۲۴ ه ق (آوری، ص۲۴۶)، در کوتاه زمانی، مظفّرالدّین شاهِ بیمار فوت کرد و محمّد علی میرزا ولیعهدش در ذیقعدهٔ ۱۳۲۴ هق به سلطنت رسید. در نقاط مختلف کشور انجمنهای ولایات تشکیل شد (براون، ص۱۴۷)، و در طهران، نمایندگان مجلس به

میکندکه: «تا مقصود به عمل نیاید و تأمین از طرف سفارت انگلیس و اطمینان به من ندهند، حرکت نخواهم کرد.» (ج۱، ص۵۴۱). در تاریخ مشروطه، شواهدی دیگر از پناه بردن به سفارتخانهها نیز ثبت شده است (ناظم الاسلام، ج۱، صص۵۹-۵۷۹ ج۲، صص۱۹۶-۱۷۲).

نوشتن قانون اساسی مشغول گشتند. امّا محمّد علی شاه، باطناً با مشروطه موافق نبود، و خیلی زود بر سر مسائلی، مخالفت او و مجلس آشکار شد. ۳

ظاهراً در همین زمانِ مخالفتهای آشکار بین شاه و مجلس است که حضرت عبدالبها، به هر دو طرف، نصایحی فرموده، هشدار دادهاند که در غیر اینصورت نتایج وخیمهای حاصل خواهدگشت. این اقدام هیکل مبارک، در الواح بسیار مورد اشاره قرار گرفته است: «... به کرّات و مرّات، صریح به غایت توضیح، در بدایت انقلاب، به دو طرف مرقوم گردید که باید دولت و ملّت مانند شهد و شیر آمیخته گردند والا فلاح و نجاح محالست، ایران ویران گردد و عاقبت منتهی به مداخلهٔ دول متجاوره شود...» (از جمله ن. ک. به: مکاتیب، ج۵، ص۱۷۳؛ بدایع الآثار، ح۱، ص۱۶۸، ص۲۰۹؛ ماده آسمانی، ج۵، ص۴۶)

سوای الواح بالاکه تماس مستقیم حضرت عبدالبها، را با طرفین اختلاف از طریق مکاتبه روشن می دارند، هیکل مبارک مستقیماً نیز هر طرف را به آشتی و سازش دعوت فرمودهاند، چه که در ادامهٔ یکی از الواحی که پیش از این بدان اشاره کردیم، پس از توصیهٔ کتبی مبارک به هر دو طرف، اضافه می نمایند: «از این گذشته، خفیاً به احزاب نهایت نصایح مجری گشت» (مکاتیب، ج۵، ص۱۷۳). منظور هیکل مبارک از لفظ احزاب در اینجا دو دستهٔ "دولتیان و ملّتیان"، یعنی مخالفین مشروطه و طرفداران آن است و نه حزب خاصّی، چنانکه در مواضیع دیگر نیز گاه این لفظ را در معنی مذکور استفاده فرموده اند.

امًا انذارات مبارک راجع به دخالت دولتهای هم جوار به دنبال اختلافات بین دولت و ملّت، تحقّق یافت. در همان سال اوّل مشروطه (۱۳۲۵ هق)، از طرفی سپاهیان عثمانی به مرزهای شمال غربی ایران تجاوز نمودند (براون، ص۱۵۳؛ کسروی، ص۴۲۴)، از طرف دیگر روسیّه که آشکارا برای مداخله در امور داخلی ایران به دنبال بهانه میگشت توسّط سفارت خود به مجلس اخطار نمود که نمی تواند برای مدّت

۳- در زمینهٔ مخالفت محمّد علی شاه با مشروطه و مجلس باید گفت، از طرفی او و سایر شاهان قاجار متمایل به روسیّه بودند- مطلبی که به زمان فتحعلی شاه و تضمین ولایتعهدی عبّاس میر زا از جانب روسها، به عنوان مادّهای از موادّ عهدنامهٔ ترکمانچای (نفیسی، ج ۲، ص ۲۶۰) بر میگردد- و روسیّه نیز با مشروطهٔ ایران نظر مساعدی نداشت، بر خلاف انگلیسیها که حامی آن بودند (کسروی، ص ۴۵۸، ص ۴۶۱) به علاوه، محمّد شاه، به شدّت تحت تأثیر مشاوران طرفدار روسیّهٔ خود بود (آوری، ص ۴۴۶). از طرف دیگر، بعد از مرحلهٔ پیروزی مشروطه خواهان و آزادی مطبوعات، روزنامهها که تعدادشان بسیار زیاد شده بود، به انتقاد علنی از شاه و دیگر مرتجعین پرداختند (براون، ص ۱۳۲). مجلس نیز عملاً از همان روزهای اوّل سلطنت محمّد علی شاه، با ردّ وام روس و انگلیس نشان داده بود که قصد دارد تصمیماتش را مستقل از شاه و درباریان بگیرد (براون، ص ۱۳۰، ص ۱۴۰) و این بر محمّد علی شاه که به اقتدارات نامحدود اسلافش خو گرفته بود، بسیار گران میآمد، در کشاکش مخالفتهای شاه و مجلس، وقایعی از قبیل ترکیدن بمبی نزدیک اتومبیل سلطنتی و تصمیم مجلس در به کیفر رساندن یکی از درباریان که متّهم به شرکت در قتلی بود، بر ضدّیتها دامن زد (براون، صص ۱۹۰-۱۹۹).

### دیانت بهائی و نهضت مشروطیّت...

نامحدودی آشفتگی ولایات را در مرزهای خود اجازه دهد. آن دولت حتّیٰ شاه را بر ضدّ مجلس تشجیع و ترغیب می کرد (براون، صص ۱۵۲-۱۵۳).

حضرت عبدالبهاء در لوحی در پاسخ به محمّد علی خان نامی که «در خصوص دول متجاوره» در امور ایران، عریضهای حضور هیکل مبارک معروض داشته بود این امر را تحقّق انذار مبارک که در صورت عدم یگانگی دولت و ملّت، ایران «میدان جولان دیگران گردد» دانستهاند (براون، ص۴۲۳). شاید آشکار ترین «مداخلهٔ دول متجاوره» در این زمان، عقد قرارداد روس و انگلیس در سال ۱۹۰۷ م (۱۳۲۵ هق) بود که مناطق نفوذی این دو دولت را در خاک ایران تعیین می نمود. آلبتّه مداخلهٔ این دول به هیچ وجه به همین جا خاتمه نیافت و چنانکه خواهیم دید، ادامه یافت و شدّت گرفت و در هر مرحلهای به شکلی ظاهر شد.

همزمان با اختلاف شاه و مجلس، اختلافات دیگری نیز در خود مجلس بروز نمود. کار نگارش قانون اساسی، تضادّهای موجود بین انگیزهها و اهداف افراد درگیر، یعنی علما و اصلاحگران غیر مذهبی را آشکار ساخت. تضادّی که پیش از آن، در اتّحاد علیه حکومت وقت، محو و ناپیدا بود. ۵ علما نیز دو دسته شدند و کمکم دسته ای از ایشان در مخالفت کامل با اصلاحگران عرفی، رسماً مخالف مشروطهٔ موجود و طالب مشروطهٔ مشروعه گشتند (آوری، صص ۲۴۹-۲۵۱). ۶ عدّهای از علماکه در رأس ایشان شیخ

۴- این قرارداد را روس و انگلیس، بدون مشورت با ایران و صرفاً در نتیجهٔ روابطی که خود در سطح بین المللی با دول دیگر داشتند، عقد نمودند. طی این قرارداد ایران به سه منطقه تقسیم می شد، منطقهٔ نفوذ روس، منطقهٔ نفوذ انگلیس و منطقهٔ بی طرف (آوری، صص ۲۵۴–۲۵۵). براون در شرح این قرارداد، در تمثیلی می گوید: «"شیر بریتانی و خرس روسیّه"، "گربهٔ نالان ایران" را در میان گرفته اند و به یکدیگر می گویند: "تو می توانی با سرش بازی کنی و من با دمش.» سپس اضافه می کند: وقتی ثروت و شؤون اقتصادی یک کشور در دست دیگران باشد، صحبت از احتراز از مداخله در امور داخلی عملاً معنایی ندارد (ص۱۷۵، ص۱۹۵).

۵-کسروی بین "کیش شیعی" و مشروطه در اصل تضاذ آشکار می بیند و با تمام احترامی که برای دو سیّد (طباطبایی و بهبهانی) دارد، می گوید ایشان و دیگر علمائی که مشروطه خواه بودند، این تضاد را از آن جهت در نمی یافتند که «معنی درست مشروطه و نتیجهٔ رواج قانونهای اروپایی را نمی دانستند.» (ص۲۸۷) وی وضعیّت علمائی را که ابتدا موافق مشروطه بودند و بعد مخالف شده، طالب "مشروطهٔ مشروعه" گشتند – علمائی که نمونهٔ کاملشان شیخ فضل الله نوری بود – چنین توصیف میکند که ایشان ابتدا بر آن تصوّر بودند که مشروطه به ارمغان آورندهٔ قدرت بیشتر برای علماست. در توجیه علّت این تصوّر می گوید از دیرباز در ایران بیش از دو نیرو نبود: یکی شریعت و دیگری حکومت. هر ضدیّت با حکومت، جز به معنی تقویت شریعت نبود (ص۲۸۷)، پس آنچه چنین علمایی در ضدّیّت با حکومت استبدادی انتظار داشتند، افزایش نفوذ خویش بود و مشروطه را همان رواج شریعت تصوّر می نمودند و از قرآن و احادیث شواهدی بر این امر می آوردند (ص۲۶۱).

آنگاه که دریافتند معنی مشروطه در ذهن همراهان ایشان، یعنی کسانی که دوش به دوش آنها در طلب مشروطه کوشیده بودند، چیزی دیگر است، گفتگو از شریعت نیست، سخن از درس خواندن دختران، به اروپا فرستادن شاگردان و بیان اندیشه در مقابل علماست، دیگر تاب همپایی با آن را نیافتند و به مخالفت پرداختند (ص۲۸۸).

۶- در شرح دو دستگی علنی که میان علما پیش آمد، کسروی مینویسد که این اشکال در واقع هنگام نوشتن قانون

فضل الله نوری قرار داشت، در حرم عبدالعظیم متحصّن شدند <sup>۷</sup> و در ضمن این تحصّن لوایحی علیه مجلس و مجلسیان صادر نمو دند. تحصّن مذکور، پس از سه ماه (از جمادی الاولیٰ تا شعبان ۱۳۲۵ هق)، بدون حصول نتیجه ای پایان یافت.

باری به نصایح مبارک در مورد لزوم یگانگی دولت و ملّت توجّهی نشد. پس از کشا کش بسیار بین مخالفین و هواداران مشروطه  $^{\Lambda}$ و پس از آنکه محمّد علی شاه، بارها به قانون اساسی سوگند خورد و بارها میثاق را شکست (آوری، ص ۲۴۷) سرانجام در ۲۳ جمادی الاولیٔ ۱۳۲۶ ه ق کمتر از دو سال بعد از پیروزی مشروطه به فرمان شاه، فوج قزّاق مجلس را به توپ بست و با این اقدام، مجلس اوّل موجودیّت خود را از دست داد.  $^{\Phi}$  در بیشتر شهرها بدون مقاومت دستگاه مشروطه را برچیدند (کسروی، ص  $^{\Theta}$ ). رژیم محمّد علی شاه دوباره زمام امور را کاملاً در دست گرفت و دوران "استبداد صغیر" آغاز شد.

اساسی آشکار شد «قانون نوشتن و آن را طلبیدن به علمای شریعتخواه گران میافتاد» (ص ۲۹۱). بنا به نوشتهٔ آوری در موقع نوشتن قانون اساسی، شیخ فضلالله و بقیّهٔ علما شریعتخواه، حاضر به پذیرفتن مفاهیم اروپایی نبودند (ص۲۴۹).

۷- در شرح آنچه علّت تحصّن شیخ فضل الله در حرم عبدالعظیم شد، نوشته اند که ظاهراً در هنگام نوشتن قانون اساسی، نارضایتی عمدهٔ شیخ در مورد تصویب این اصل بوده است که «اهالی مملکت در مقابل قانون دولتی متساوی الحقوق خواهند بود». شیخ فضل الله با استناد به آیات قرآن، از جمله آیهٔ ۲۲ سورهٔ المجادله «لا تجد قوماً یؤمنون بالله و الیوم الاخر یو آدّون من حادّالله و رسوله» (نمی یابی گروهی را که ایمان آورند به خدا و روز قیامت و دوستی کنند با کسانی که با خدا و رسول او خلاف کنند)، با این اصل مخالفت می نمود. خود بست نشینان در یکی از لوایحی که صادر نمودند، به این قضیّه اشاره می نمایند: «به مرور که قضیّهٔ حرّیّت و آزادی در میان گذاشتند و رسم مساوات و برابری با سایر ملل عنوان نمودند، که خلاف ضرورت کتابت و سنّت و مباین آیین حضرت رسالت و اجماع فقها ملّت است... ناگزیر از مجلس مزبور روگردان و به زاویهٔ مقدّسه جای گرفتند» (رضوانی، صص ۱۹–۱۹). به هر حال، چون امین السّلطان صدر اعظم که به قولی خرج متحصّنین را پرداخت می نمود، کشته شد، متحصّنین که بدون خرجی مانده بودند، مجبور به بازگشت شدند، از این رو چنین وانمود کردند که مجلس درخواست های ما را پذیرفت و به تحصّن خویش خاتمه دادند (کسروی، ص ۴۵۶). سازش ایشان برای خاتمهٔ تحصّن شرح جالبی دارد (ن. ک. به رضوانی، خویش خاتمه دادند (کسروی، ص ۴۵۶). سازش ایشان برای خاتمهٔ تحصّن شرح جالبی دارد (ن. ک. به رضوانی، لوایع شیخ فضل الله، ص ۳۲).

۸- از این کشاکشها در سال اوّل مشروطه، می توان به این وقایع اشاره کرد: جمع شدن مخالفین مشروطه در جمادی الاولی ۱۳۲۵ ه ق در مسجد جامع و پراکنده نمودن ایشان توسط مشروطه طلبان (کسروی، ص۳۷۴)، کو چیدن علمای مشروطه خواه به شاه عبدالعظیم (کسروی، ص۴۵۶)، و بالاخره واقعهٔ ذی القعدهٔ ۱۳۲۵ ه ق که طی آن گماشتگان شاه، پس از حمله ای غافلگیرانه که علیه مجلس نمودند و دفع شد، در میدان توپخانه جمع شدند و عدّهای از ملایان مخالف مشروطه، از جمله شیخ فضل الله نوری و سیّد علی یزدی، در میان ایشان به وعظ علیه مجلس پرداختند و آزادی خواهان راکافر و بابی خواندند (براون، ص ۱۶۶؛ کسروی، ص ۴۸۲).

۹-حضرت ولیّ امرالله در قس*د ظهر یوم المیعاد*، ضمن آنکه محمّد علی شاه را «مستبد و بیعقیده و لئیم» توصیف می فرمایند، وی را «دشمن مشروطیّت» خوانده، به اقدام وی در «توب بستن بهارستان محلّ انعقاد مجلس شورای ملّی» اشاره می فرمایند (ص۱۰۶).

## بهائيان از آغاز جنبش مشروطيّت تا استبداد صغير

پیش از ادامهٔ بیان تاریخ، نگاهی به وضع بهائیان در دورهای که شرحش گذشت ضروری است. از نخستین روزهای اوجگیری موج مشروطه طلبی در ایران، در میان تلاطمات اجتماعی موجود، تهمت "بابی گری" به عنوان وسیله ای برای سرکوب نمودن طرف مقابل، چنانکه پیش از آن نیز متداول بود ' به کار گرفته شد. دو طرف نسبتهای متضاد مشروطه طلبی و طرفداری از استبداد را به عنوان وسیله ای کار گرفته شد. دو طرف نسبتهای متضاد مشروطه طلبی و طرفداری از استبداد را به عنوان وسیله عنوان تجربه ای خاص در تاریخ حیات جامعهٔ بهائی، ضرورت آن را ایجاب می نماید که موضوع را در این فصل بطور مستقل بررسی نمائیم. نکتهٔ قابل توجّه آنکه هرچند در تهمتها و بیانیه ها غالباً لفظ "بابی" به کار می رفت، اما عمدهٔ از آن ارادهٔ "بهائی" داشتند. ۱۱ البته این موضوع که بابیان ازلی، واقعاً فعّالیّت به کار می رفت، اما عمدهٔ از آن ارادهٔ "بهائی" داشتند. ۱۱ البته این موضوع که بابیان ازلی، واقعاً فعّالیّت به هر حال با توجّه به اینکه ازلیان، بالنّسبه به بهائیان، تعدادی قلیل بودند و از طرف دیگر، تقیّه می کردند و در پرده بودند، "بابی" بودن مشروطه طلبان وقتی بطور عام مطرح می شد، بیشتر راجع به بهائیان بود. در برده بودند، "بابی" بودن مشروطه طلبان وقتی بطور عام مطرح می شد، بیشتر راجع به بهائیان بود. در بسیاری موارد نیز چنانکه خواهیم دید، تصریح به نسبت "بهائی" بود، که جای بحثی ندارد.

اینک به سابقهٔ تاریخی این ته مت نگاه می کنیم: دو روز پیش از آغاز تحصّن اوّل، در موقع جمع شدن مردم در مسجد شاه برای اعتراض به چوب و فلک بستن بازرگانان توسّط حاکم طهران (شوّال ۱۳۲۳ ه ق) امام جمعهٔ طهران، جهت ضدّیتی که با دو سیّد - طباطبایی و بهبهانی و دیگر ناراضیان از حکومت داشت، به سیّد جمال الدّین واعظ اصفهانی که از هم فکران دو سیّد (و در واقع هم بابی) بود، اصرار کرد که بالای منبر رفته، به نحوی که به او توصیه می نماید وعظ کند. امّا چون سیّد جمال الدّین، سخن آغاز کرد، امام جمعه برای ایجاد هیاهو، خطاب به وی، فریاد کرد: ۱... ای کافر، ای بابی، چرا به شاه بد می گویی، و ادامه داد: ۱بکشید این بابی را، بزنید...، (کسروی، صص ۶۰-۶۲).

در فاصلهٔ کو تاهی پس از واقعهٔ مذکور، و پس از بستنشینی اوّل، هنگامی که عین الدّوله صدر اعظم وقت، قصد داشت کسانی از تندروان را از شهر طهران بیرون کند، شایع نمود که ایشان آبابی آبودهاند، و آنگاه برای فریب مردم دستور داد سه تن از بازرگانان بهائی را نیز دستگیر کنند (کسروی، ص ۸۹). انحراف افکار مردم از مسئله ای سیاسی به موضوع بهائیان در تاریخ سیاسی ایران شواهد بسیار دارد.

۱۰ - برای اطّلاع از شواهدی راجع به استفاده از تهمت "بابی" بودن، مراجعه فرمائید به: سیّاح، صص ۴۰-۴۱؛ فلور، ج۱، ص ۵۹؛ ناظم الاسلام، ج۱، ص ۶۴۰ راوندی، ج۴، ص ۸۳۷ ص۱۲۴۳.

۱۱-این مطلب، یعنی بابی خواندنِ بهائیان در آن روزگار، مورد تصریح کسروی نیز هست (ص ۲۹۰). مثالی از آن، اینکه ناظم الاسلام کرمانی چون میخواهد از آقا جمال بروجردی یاد کند او را به صفت "بابی" موصوف میدارد (ج۱، ص۱۴۷).

کمتر از یک سال پس از پیروزی مشروطه و تشکیل مجلس اوّل، با آغاز دو دستگی میان علما، علمای مخالف مشروطهٔ موجود، اعضای مجلس را "بابی" میخوانند. فی المثل، احمد طباطباییسیّدی که از آغاز، همراه متحصّنین به عبدالعظیم و قم رفته بود- در نامهای که ده ماه پس از پیروزی مشروطه، به داماد خود نگاشته است، از ضرری که مجلس شورای ملّی به دین می زند، شکایت می کند و می گوید: «مجلسی که بابیّه و طبیعیّه داخل در اجزا و اعضای آن، بلکه در اجزا رئیسه آن مجلس باشند، بهتر از این نخواهد شد» (کسروی، ص ۲۹۰). حاجی شیخ فضل الله نوری نیز در این زمان-قبل از رفتن به شاه عبدالعظیم در اعتراض به مجلس-در نامهٔ خود به پسرش، شاکی است که: «حضرات فاسد العقیده از فرقهٔ جدیده» در پس تخریب اسلام برآمده اند (کسروی، ص ۲۹۳).

حدود یک سال پس از مشروطه که دو دستگی میان علما بالا گرفت، شیخ فضل الله نوری و عدّهای دیگر به شاه عبدالعظیم کوچ نمودند (جمادی الاولیٰ تا شعبان ۱۳۲۵ ه ق) و به انتشار بیانیههایی پرداختند. ۱۲ در این اعلانها که خود "لایحه شان میخواندند، نقائص مجلس را به عقیدهٔ خود، بیان می داشتند. تقریباً در همهٔ این "لوایح"، نمایندگان مجلس را "بابی" یا از "فرقهٔ ضاله" و نیز "طبیعی" میخواندند (کسروی، صص ۴۰۹–۴۱۲). مدّتی پس از خاتمهٔ این بستنشینی در عبدالعظیم، در ذی القعدهٔ میخواندند (کسروی، صص ۴۰۹–۴۱۲). مدّتی پس از خاتمهٔ این بستنشینی در عبدالعظیم، در ذی القعدهٔ میخواندند (براون، ص ۱۳۲۵ ه می نودی، در میدان توپخانه جمع شدند و در وعظ مشروطه طلبان را بابی خواندند (براون، ص ۱۶۶؛ کسروی، ص ۴۸۲). در این واقعه است که شیخ فضل الله، بر روی منبر، آیهٔ کتاب مستطاب اقدس راجع به انقلاب "ارض طاء" را قرائت نموده، با استناد به این آیه، قسم یاد می کند که مؤسس مشروطه، بهائیانند که بر آنند تا پیشگویی پیغمبر خود را محقق سازند و اثبات معجزه نمایند " (آواره، ج ۲، صص ۱۶۳–۱۶۲).

بالاخره خودِ محمّد على شاه نيز در تلگرافي كه در جمادي الاوليٰ ١٣٢۶ هـق، پيش از واقعهٔ به توپ

۱۲- بطوری که کسروی مینویسد، چاپخانههای طهران، هیچیک راضی به چاپ نوشتههای ایشان نشدند. بنا بر این ابتدا نوشتهها را با خطّ خوش مینوشتند و عکس آنها را بر میداشتند و بین مردم پخش میکردند (ص ۴۰۹). از جمله مضامین این لوایح است :

<sup>«</sup>چاپ کردن... کتاب سیّد علی محمّد باب شیرازی و نوشتجات میرزا حسین تاکری و برادر و پسرهایش که خدا یا پیغمبر یا امام بابیها هستند و روزنامجات و لوایح مشتمل بر کفر و ردّه و سبّ علما اسلام تماماً در قانون قرآنی ممنوع و حرام است. لا مذهبها میخواهند این در باز باشد، تا این کارها را بتوانند کرد» (رضوانی، ص۳۳).

دیگر: «از بدو افتتاح این مجلس، جماعت لا قید لا ابالی لا مذهب از کسانی که سابقاً معروف به بابی بودهاند و کسانی که منکر شریعت و معتقد به طبیعت هستند همه در حرکت آمده و به چرخ افتادهاند» (ص۲۸).کسروی متن کامل یکی از این اعلانات را در صفحات ۴۱۵ تا ۴۲۳کتاب خود درج نموده است.

۱۳- بنا بر مندرجات بدایع الآثار (ج۲، صص ۱۹۶-۱۹۷)، خواندن کتاب اقدس بر بالای منبر و گفتن اینکه بهائیان، به جهت اکمال اخبار مندرج در کتاب اقدس، علّت فتنه و آشوب گشتهاند، بیش از یک بار و علاوه بر طهران، در شیراز نیز روی داد. بطوری که از نوشتهٔ حاج آقا محمّد علاقبند در تاریخ مشروطیّت او بر می آید، سیّد علی یزدی و چند روضه خوان دیگر نیز همین کار را انجام داده بو دند (صص ۵۷–۵۸، ص ۲۰۱).

#### دیانت بهائی و نهضت مشروطیّت...

بستن مجلس، برای علمای نجف می فرستد؛ در دفاع از خود و در توجیه مخالفتش با مجلس، می نویسد که چون مفسدین، آزادی را وسیلهٔ پیشرفت اغراض خود قرار دادند «انجمن بابیّه تشکیل داده، گفتگوی آزادی طایفه به میان آوردند» از این رو، سکوت و تحمّل را جایز ندانسته است (کسروی، ص ۶۱۶). پیش از تلگراف هم، ظاهراً محمّد علی شاه و یارانش با نیرنگهایی، سعی در بهائی نمایاندن مشروطه طلبان نموده اند<sup>۱۴</sup> (کسروی، صص ۵۵۹-۵۶۰).

البته تهمتهای بابی و بهائی به دیگران زدن در مراحل بعدی جنبش مشروطه نیز ادامه داشت امّا بنا بر آنچه تا این مقطع گفتیم، بیشتر صحبت از بابی یا بهائی وانمود کردن مشروطهطلبها بود. مخالفین مشروطه، با این کار، از طرفی سرکوب مشروطهطلبان را به اسم "بابی" راحت تر و عملی تر میساختند، از طرف دیگر، با توجّه به تعصّب دینی و ضدّیتی که عوام نسبت به بهائیان داشتند، از این طریق، در کاهش اقبال به مشروطهطلبی می کوشیدند.

امًا اینکه چرا اصولاً در اذهان جایی برای وارد آوردن این نسبت بود، و چرا حد اقل در مرحلهای، بعضی شاید چنان باور داشتند که در نامههای خصوصی به اعضای خانوادهٔ خود، آن را نقل می کردند، و چرا، بنا بر نشانههایی حتی بعضی مردم عادّی نیز آن را به شکلی پذیرفته بودند، ۱۵ خود جای تأمّل دارد. شاید علّت این امر تا حدّی آن بودکه بابی بودن یا بهائی بودن در ایران آن روز، به هر حال با خود معنایی از نوجویی و پذیرفتن امری تازه داشت. بنا بر این، به راحتی ممکن بود هر نوع تمایلی به تحوّل را مربوط به "بابیان" دانست یا وانمود کرد.

امًا نسبت "بابی" یا "بهائی" به مشروطه طلبان دادن، تنها یکی از انواع درگیر ساختن، بهائیان با تلاطمات جنبش مشروطه بود. این نسبت، همراه جنبه هایی دیگر از تهمتهای وارده بر بهائیان در این دوران را، به علاوه شرحی راجع به مسبّین ایراد تهمتها، در صفحات بعد مورد بررسی قرار خواهیم داد.

از مطالب برجستهای که در این دوران در الواح حضرت عبدالبهاء به چشم میخورد موضوع عدم

۱۹-از جمله آنکه، یکی از دشمنان مشروطه چنین نیرنگی اندیشیده بود که آگهی هایی از زبان مشروطه طلبان تهیّه کند، با این مضمون: «ما بهائی هستیم و این کوشش ها را برای آشکار کردن دین خود به کار می بریم. ایرانیان باید بهائی شوند وگر نه همگی کشته خواهند شد» (کسروی، ص ۵۵۹). علاقبند نیز از شخصی یاد می کند که: «"مر تکب عمل شنیع اعلان چسبانیدن به اسم بهائی ها" بود و چون قبل از به توپ بستن مجلس دستگیر شد، نوشتهٔ محمّد علی میرزا را به عدلیه نمود که شاه بود و به من دستور العمل داد و من هم این اعلان را نوشتم» (ص ۱۶۳). و همهٔ این اقدامات در حالی است که باز به گفتهٔ علاقبند، محمّد علی شاه بنا بر قول خودش تفاوت بهائی و ازلی را به خوبی می دانسته و از بی طرفی بهائیان آگاه بوده است (صص ۱۱۱-۱۱۲).

۱۵-از روایاتی که این مطلب را تأیید میکند، اینکه، در دوران استبداد صغیر، در تبریز که علیْرغم سایر نقاط ایران در دست مشروطهطلبان بود، پنج تن از کسانی که بر ضد مشروطهطلبان جنگیده بودند، توسّط ایشان دستگیر شدند. چهار تن را کشتند نفر پنجم را نزد باقرخان سردار مشروطه آوردند. اسیر «به زبان لابه چنین میگفت: من هم بابی شدم، ولی به این لابهٔ او گوش ندادند، او را هم کشتند» (کسروی، ص۶۹۶).

مداخلهٔ بهانیان در امور سیاسی است. از سال نگارش رسالهٔ سیاسیه (۱۳۱۰ هـق) یعنی اوایل دورهٔ میثاق، این مطلب به نوعی در هشدارهای هیکل مبارک مطرح بود و بعدها در انقلابها و آشوبهای ایران و کشاکش بین مشروطهخواهان و مرتجعین صریح تر بیان شد.

موضوع عدم مداخله در امور سیاسی را نمی توان بدون توجّه به آثار و الواح دیگر بررسی کرد. ایجاد حکومت مشروطه و مجلس شور نصّ کتاب اقدس بود ولی چنین حکومتی نیاز به آمادگی جامعه داشت. شرایط این آمادگی بطور مشروح در رسالهٔ مدنته که حضرت عبدالبهاء در سال ۱۲۹۲ هی برابر با ۱۸۷۵ م مرقوم فرموده اند مورد بحث قرار گرفته است. در آنجا، هنگامی که هنوز قریب سی سال با نهضت مشروطیّت فاصله داریم حضرت عبدالبهاء به «تشکیل مجالس و تأسیس محافل مشورت: اساس متین و بنیان رزین عالم سیاست» اشاره فرموده و ضمن آنکه ثابت می کنند تشکیل چنین مجالسی مخالف قوانین شریعت اسلام نیست نخستین گام در حصول آن را نشر معارف و فرهنگ می دانند و فکر تعلیمات اجباری را مطرح می نمایند:

«لازم است که در جمیع بلاد ایران حتّی قری و قصبات صغیره مکتبهای متعدده گشوده و اهالی از هر جهت تشویق و تحریص بر تعلیم قرائت و کتابت اطفال شوند. حتّی عنداللزوم اجبار گردند، تا عروق و اعصاب ملّت به حرکت نیاید کلّ تشبّئات بی فایده است چه که ملّت به مثابه جسم و غیرت و همّت مانند جانند. جسم بی جان حرکت نکند. حال این قوّهٔ عظمیٰ در طینت اهالی ایران در منتهیٰ درجه موجود، محرّ کش توسیع دائرهٔ معارف است.» (رسالهٔ مدتیه، ص۱۳۲)

در جای دیگر همین رساله تألیف کتب و رسائل را سبب آگاهی مردم دانسته و به یک نکتهٔ اساسی که در نهضت مشروطیّت مورد توجّه نبود تأکید می فرمایند و آن بلوغ و رشد تدریجی جامعه با توجّه به شرایط و آداب ملّی و سنتی است و ضمن مثال آوردن نطفه و انعقاد آن و تشکیل جنین و سیر مراتب تا تولّد طفل کامل می نویسند: «به هم چنین عالم سیاسی دفعهٔ واحده از حضیض فتور به اوج کمال و سداد نرسد.» (رسالهٔ مدتیه، ص۱۲۷)

طبعاً چنین برداشتی و تحقق چنین هدفی با جامعهٔ عقب مانده و بیسواد آن روز ایران و با بستنشینی و آشوب های خیابانی توافق نداشته است. جامعهٔ بهائی نمی توانسته دنباله رو رهبرانی باشد که هدف های شخصی خود را دنبال کرده و دنبال تقویت قدرت و اعتبار خودشان باشند، نه حکومتی به نفع مردم کشور. (نگاه کنید به پاورقی شمارهٔ ۳۳) این نظریّه با توجّه به بیان زیر روشن تر می گردد:

«از بدایت انقلاب طهران، به جمیع اطراف علی الخصوص ارض طاء اعلان شد که حزبالله را در امور سیاسی مدخلی نه... از جمیع احزاب در کناریم...» (مکاتیب، ج۴، ص۱۳۶) اهداف عالی جامعهٔ بهائی را با این تمثیل روشن میسازند که: «آنکه در احیاء کشوری کوشد، در شؤون مزرعهای با دهقان و روستا نستیزد...» (مائدهٔ آسمانی، ج۵، ص۶۵)

### دیانت بهائی و نهضت مشروطیّت...

اطاعت بهائیان از دستور حضرت عبدالبهاء مبنی بر عدم مداخله در امور سیاسیّه و عدم همراهی ایشان در فعّالیّتهای سیاسی، منجر به آن شد که به فرمایش حضرت عبدالبها، «این طایفه بدین سبب مورد ملامت و طعن بی خردان قرار گیرند...که چرا سا کتید و صامت و بی طرفید و ساکن» (مکاتیب، ج۴، ص ۱۸۰) و «سبب ملامت دیگران شدکه بهائیان وطن پرست نیستند و همّت و مروّت ندارند» (م*کاتیب،* ج۴، ص٧٢). امًا ملامتها از اين فراتر رفت، عدم مداخله در امور سياسيّه و اطاعت احبّاء از حكومت را به جانبداری از رژیم حاکم و طرفداری از ارتجاع تعبیر کردند:۱۶ «بیخردان یاران را ملامت کنند و شماتت نمایند که حامی استبدادند و فدایی استقلال» ۱۷ (مائدهٔ آسمانی، ج۵ ص۶۴). پس حرفی کاملاً متضاد با بهائی خواندن مشروطهطلبان به ميان آمد و "بدخواهان" به اين تهمت دامن زدند: «بدخواهان مشئوم خواستهاند که بی طرفی یاران را مشتبه نمایند و در السن و افواه انداختهاند که، بهائیان حزب استبدادند و دشمن مشروطه طلبان» (مكاتيب، ج۴، ص١٣٧). حضرت عبدالبهاء در بعضى الواح، از جمله در دو لوح كه ادوارد براون، مستشرق انگلیسی، عین آنها را در انقلاب ایران به چاپ رسانیده، مقصود از "بدخواهان" را روشن ساختهاند: «... و امّا قضيّهٔ بدخواهان يحياييها كه ياران را به هواخواهي دولت نسبت ميدهند...» (ص۴۲۴)، و: «مرقوم نموده بودید که در حبل المتین مطبوع در رشت مرقوم شده بود که بهائیان طرفدار استبدادند و در زنجان به جهت دولت اعانت جمع نمودهاند... این افترا از حضرات بابی های یحیایی در حقّ بهائيان است. زيرا اين نفوس دشمن بهائياناند...، (ص٢٢۴). امّا قصد يحياييها نه تنها بدبين ساختن مشروطهطلبان نسبت به بهائيان بلكه برانگيختن هر دو طرف مشروطهطلبان و دولتيان عليه بهائيان بوده

۱۹-این امر حتی محققی چون کسروی را-البته احتمالاً نظر به زمینهٔ ذهنی خودش و تمایلش به سیاسی دیدن امور - شدیداً به اشتباه انداخته است. وی ظاهراً از اینکه حضرت عبدالبهاء در ابتدای جنبش مشروطه به هردوطرف متخالف، نصایحی در لزوم اتحاد بیان فرموده اند خبر نداشته است. از الواح صریحه ای که در آنها هیکل مبارک احبّاء را به عدم مداخله و نیز خیرخواهی هر دو طرف میخوانند، ذکری نمی کند و مینویسد، بهائیان «در جنبش مشروطه، در آشکار، به یکسویی می نمودند و در نهان هواخواه محمّد علی میرزا می بودند، و ملّایان نام آنان را بر مشروطه خواهان گزارده (کذا) بدینسان خون هاشان می ریختند» (ص ۴۸۱).

براون شیوهٔ محققانه تری دارد. او که به قول خودش دربارهٔ جهتگیری بهائیان در مشروطیّت ایران، نتوانسته است قضاوت قطعی نماید، سه نظر مختلف را شرح می دهد: ۱- بهائیان کاملاً بی طرف بودند. ۲- نه تنها نهضت مشروطهٔ ایران، بلکه اساس بیداری آسیا مرهون بابیگری یا بهائیگری می باشد. ۳- بهائیان مخالف مشروطهٔ ایران و طرفدار محمّد علی میرزا بودهاند (این نظری است که کسروی مدافعش شد). براون آنگاه، پس از چاپ چند لوح از حضرت عبدالبهاء - الواحی که چنانچه از مفاد آن استنباط می شود، ظاهراً بدون تغییر نقل شده اند - می نویسد که از این الواح نکاتی روشن می شود: ۱- اینکه یحیائیان شایع نموده اند که بهائیان هوادار شاه و مخالف مشروطه اند. ۲- اینکه عملاً ثابت شده است، بهائیان کاملاً از امور سیاسی کشور کناره گیری کرده اند؛ و ۳- اینکه همهٔ جور و جفاهایی که بهائیان از دست ملایان مرتجع کشیده اند، نشان می دهد که نمی توانند دوستدار ارتجاع بوده باشند. نگاه کنید به:

Edward G. Browne, *Persian Revolution of 1905-1909*, Cambridge University Press 1901, p. 425. ۱۷- واژهٔ استقلال، در ابتدا به معنی استبداد به کار می رفته. نگاه کنید کتاب: *لغت فارسی انگلیسی*، Steingass، ۱۸۹۲.

است. حضرت عبدالبهاء در ادامهٔ یکی از الواحی که براون در انقلاب ایران به چاپ رسانیده، می فرمایند: «حضرات بابی یحیایی... به ملّتیان گویند که بهائیان طرفدار دولتند و به دولتیان می نمایند که بهائیان جانفشان ملّتند. تا هر دو طرف را بر بهائیان برانگیزانند و دشمن کنند و خود در آن بین نفوسی را صید نمایند» (ص۴۲۴). و در لوح دیگر: «یحیایی ها... عربده انداختند و افترا زدند که بهائیان طرفدار استبدادند و به مستبدّان فهماندند که بهائیان مشروطه طلبانند» (مائدهٔ آسمانی، ج۵، ص۲۲۵).

در ادامهٔ بیان فوق می فرمایند: «بعد که انقلاب حاصل شد [که ظاهراً مقصود پیروزی مجدّد مشروطه طلبان و برقراری مشروطهٔ دوّم است] پیشِ مشروطه طلبان بهائیان را از حزب استبداد قلم دادند» (مائدهٔ آسمانی، ج۵، ص۲۲۶). حضرت عبدالبهاء در الواح مختلف در ردّ این اتّهام، به مفاد اعلانیّههای افترائیّهٔ شیخ فضل الله و علمای همراهش و نیز سایر اقدامات ایشان در مشروطه طلب نمایاندن بهائیان استناد فرموده اند (مکاتیب، ج۴، ص۲۲۷؛ براون، ص۴۲۴). مشروطه طلب نمایاندن بهائیان، شاید زمینه ای شد، و یا بهانهای، تا چنانکه خواهیم دید، در دوران استبداد صغیر، آزارهایی از جانب دشمنان امر در نقاط مختلف ایران بر افراد بهائی وارد آید. امّا تهمت طرفداری از استبداد، هرچند این تهمت توسط بعضی مورّ خین مشروطه که نظر موافقی به امرالله نداشته اند، به عنوان واقعیّت ثبت شده است؛ هیچ جا در متن تاریخ مشروطه حدّ اقلّ تا استبداد صغیر، نشان از آن نمی یابیم که خودِ مبارزین مشروطه، بهائیان را، متن تاریخ مشروطه حدّ اقلّ تا استبداد صغیر، نشان از آن نمی یابیم که خودِ مبارزین مشروطه، بهائیان را، به تهمت طرفداری از استبداد شناخته و در نتیجه درصدد آزار ایشان برآمده باشند.

شاید تنها مورد استثناء بر اطاعت از حکم عدم مداخله در امور سیاسیّه، مورد شاهزاده ابوالحسن میرزا شیخ الرّئیس قاجار ۱۸ است که بهائی بودن او و نیز دخالتش در فعّالیّت مشروطه طلبی مسلّم بود. چنانکه در جریان به توپ بسته شدن مجلس، در میان مشروطه طلبان دستگیر شد (ناظم الاسلام، ج۲، ص۱۵۸). ظاهراً این لوح مبارک حضرت عبدالبهاء راجع به اوست که می فرمایند: «امّا قضیّهٔ شاهزادهٔ والآ، در نهایت مهربانی با او به حکمت معامله و رفتار نمائید. زیرا قدری مداخله در امور سیاسیّه دارد و ما به کلّی

۱۸- شیخ الرئیس قاجار متخلص به "حیرت"، از شعرای بهائی در قرن اوّل بود. قصیدهٔ دلنشین "تمشّی کن، تماشا کن" و بسیاری از اشعار شیوای دیگر را در بیان انجذابش به طلعت ابهی سروده است. شرح حال او در تذکرهٔ شعرای قرن اوّل بهائی جلد اوّل و نیز در مصابیح هدایت جلد هفتم صفحات ۴۱۹ تا ۴۴۸ و نیز محاضرات جلد دوّم صفحات ۹۲۲ میکنند که: «من و برادرم... بوسیلهٔ والده از صغر سنّ به این امر مؤمن هستیم.» بنا بر این، فرض اینکه فعّالیّتهای سیاسی او مربوط به پیش از ایمانش بوده باشد بالکلّ منتفی است. به علاوه، تو جه به شرح حال او نشان می دهد که به خوبی از حکم عدم مداخله در امور سیاسیّه آگاه بوده است، چنانکه، وقتی پس از واقعهٔ به توب بستن مجلس دستگیر می شود در مکالمهای که در این حال با محمّد علی شاه داشته، به وی می گوید که به تقصیر خود معترف است زیرا بر خلاف امر و مولای خود رفتار نموده است علی شاه داشته، به وی می گوید که به تقصیر خود معترف است زیرا بر خلاف امر و مولای خود رفتار نموده است (محاضرات، ج۲، ص۲۹۴؛ علاقبند، ص۱۱۹۰

مؤلّف كتاب شرح حال فرهاد ميرزا معتمدالدّوله، شيخ الرّئيس را يكي از چهار تن شاهزادهٔ فاضل قاجار معرّفي نموده است (ص٣٣٣) و به تفصيل به شرح حيات وي پرداخته است.

#### دیانت بهائی و نهضت مشروطیّت...

از این امور در کنار، نصیحت نمائید و دلالت فرمائید» (مکاتیب، ج۳، ص۴۵۵).

در مجموع وضع بهائیان را در میان تلاطمات جنبش مشروطه را می توان چنین خلاصه نمود:

۱- تمامی بهائیان بنا بر حکم عدم مداخله در امور سیاسیّه، کاملاً بیطرف ماندند. از این رو ملامت شدند و نسبتِ بیهمّتی و فقدان وطن پرستی به ایشان زده می شد.

۲- بعضی مرتجعین، مشروطه طلبان را بهائی می دانستند یا مینمایاندند.

۳- بهائیان به دلیل اطاعت از حکومت، به سعایت یحیایی ها در نزد مشروطه طلبان متّهم به طرفداری از استبداد می شدند.

۴- یحیاییها در نزد دولتیان، بهائیان را متّهم به طرفداری از مشروطهطلبان مینمودند.

۵-چون یحیایی ها در مشروطه طلبی دخیل بودند دیگران این امر را به بهائیان نیز تسرّی می دادند.

از مجموعهٔ این موارد، می توان دریافت که بهائی خواندن مشروطه طلبان جهت تحریک مردم علیه مشروطه طلبی به منظور از هم پاشاندن آن نهضت بود (کتاب قرن بدیع، ص۲۹۷).

### استبداد صغير

با به توپ بستن مجلس، مشروطه رخت بربست. "عزّت"ها به "ذلّت" تبدیل شد.<sup>۱۹</sup> دوران استبداد صغیر آغازگشت که کمی بیش از یک سال (جمادی الاولیٰ ۱۳۲۶ تا جمادی الثّانی ۱۳۲۷ هق) به طول انجامید. در حالیکه در بیشتر نقاط ایران، برچیده شدن مشروطه تقریباً بدون مقاومت پذیرفته شد، در تبریز مجاهدان همچنان به مبارزهٔ خود علیه استبداد ادامه دادند.<sup>۲۰</sup>

در این دوران، در تبریز، ابتدا جنگهای خیابانی میان مشروطه خواهان و دولتیان رواج داشت، سپس دولتیان شکست خورده، از شهر پراکنده گشتند و مشروطه طلبان بر آن مسلّط شدند، امّا پس از آن، نیروهای دولتی شهر را محاصره نمودند و قحطی شدید در تبریز رواج یافت (کسروی،

۱۹-رجوع فرمائید به لوح مبارک مندرج در: م*ائدهٔ آسمانی، ج۵، ص۱۹۶*.

سیّد عبدالله بهبهانی و سیّد محمّد طباطبایی، عملاً از صحنهٔ فعّالیّت سیاسی دور می شوند بطوری که ناظم الاسلام کرمانی در بخش دوم تاریخ بیداری ایرانیان می نویسد، سیّد عبدالله را ابتدا به قصد فرستادن به عتبات از راه همدان و قزوین بردند (ص ۱۶۱)، امّا بعد مانع انتقال او به عتبات شدند و در حوالی کرمانشاه متوقّفش ساختند (ص ۱۸۰) تا اینکه محمّد علی شاه عفو عمومی داد و سیّد عبدالله بعد از جریان به توپ بسته شدن مجلس، در ملاقات با شاه «افتاده بود پای شاه را ببوسد» (ص ۱۷۶). برای سیّد محمّد طباطبایی ابتدا مقرّر نمودند که در شمیرانات متوقّف گردد (ص ۱۶۱)، امّا وی تقاضا داشت به مشهد رفته ساکن گردد، ابتدا اجازه ندادند امّا بعد موفّق به رفتن به مشهد شد (ص ۱۷۶).

۲۰- تجزیه و تحلیل جالبی از علّت مقاومت تبریزیها را میتوانید در کتاب آوری صفحات ۲۵۶–۲۵۸ ملاحظه فرمائید.

صص ۲۶۸–۲۶۹). <sup>۲۱</sup>

دوران کو تاه استبداد صغیر هم زمان با از سرگیری آزار و اذیّت به بهائیان در نقاط مختلف کشور بود. میرزا حسن مجتهد ۲۲ در تبریز به قتل بهائیان فتوی داد و در سنگسر، نی ریز، سیرجان، نامق و حصار نیز عدّهای از بهائیان شهید شدند و یا مورد آزار قرار گرفتند (سائدهٔ آسمانی، جه، ص۹۳، تقویم تاریخ اسر، صص۱۳۹-۱۴۰؛ ملکهٔ کرمل، صص۱۹۷-۱۹۰؛ کواکب الدرّیه، ج۲، صص۱۶۸-۱۷۳). کسروی در تاریخ خود فتوای قتل بهائیان در تبریز را ۲۰ جمادی الاولیٰ ۱۳۲۶ هی ذکر کرده (صص۸۶۲-۹۳۱) و باید توجه داشت که محمّد علی شاه سه روز پس از این تاریخ یعنی ۲۳ جمادی الاولیٰ مجلس را به توپ بست. کسروی مینویسد: «ملایان در اتاق ها نشسته به فتوای جهاد پرداختند. چون دستاویز دیگر نمی یافتند... مشروطه خواهان را بابی خوانده، فتویٰ به کشتن ایشان دادند، (ص۸۶۲). مؤلف کتاب مقدّمات مشروطه مینویسد محمّد علی شاه پول زیادی به حاجی میرزا حسن مجتهد، که از علمای درجه اوّل و متنفّذ آذربایجان بود، داد تا تهیّهٔ وا نموده، مشروطه طلبان را سرکوب نماید و حکم حرمت مشروطه را بدهد. این مجتهد، پس از تهیّه و تکمیل قوایی از اطراف، اهالی را به مسجد دعوت نمود و در حضور عدّهٔ کثیری، شرحی از این که مشروطه بر خلاف اسلام است و مشروطه خواهان کافرند داد و گفت: «بکشید کثیری، شرحی از این که مشروطه بر خلاف اسلام است و مشروطه خواهان کافرند داد و گفت: «بکشید این طایفهٔ ضالهٔ مضلهٔ را تا خدا و پیغمبر از شما خشنود باشند» (محیط کافی، س۲۰۰۰). ۳۲

مطالعهٔ الواحی که از قلم حضرت عبدالبهاء صادر گشته نشان می دهد که چه در این زمان و چه در دوران بعد که محمّد علی شاه فراری گشت و مشروطهٔ دوّم آغاز شد. حضرت عبدالبهاء سرنوشت جامعهٔ

۲۱ - ناظم الاسلام نقل می کند که در مدّت ده ماه جنگ دولتیان و ملّتیان در آذربایجان از طرفین پنجاه و دو هزار مرد، صد و شصت نفر زن و پنج هزار طفل بر اثر جنگ، گرسنگی و فقدان دارو، از بین رفتند (ج۲، ص۴۱۳).

۲۲- میرزا حسن مجتهد تبریزی از مجتهدینی بود که ابتدا با مشروطه همراه بود لیکن از طرفی چون از دیهداران بزرگ بود که پیشرفت مشروطه به نفع ایشان نبود، و از طرف دیگر چون از ملایانی بود که تصوّر می کرد با مشروطه ادارهٔ امور به دست ایشان سپرده می شود، بعد که جز این دید، مخالف مشروطه و مدافع مشروطهٔ مشروعه گشت (کسروی، صفحات ۲۳۹ و ۲۲۷).

۲۳-در شرح وقایع تبریز در این ایّام، حضرت عبدالبهاء به شهادت رسیدن یک نفس از احبّاء را، پس از فتوای میرزا حسن مجتهد، تصریح میفرمایند: «عطّار بزرگوار را به خنجر آبدار زخم زدند و آن نفس نفیس را شهید نمودند» (مائدهٔ آسمانی، ج ۹، ص ۳۶) و چنانکه زیارت نمودیم به فرار عدّهای دیگر اشاره میفرمایند. به علاوه، در متن لوحی که در آن به "رستخیز" تبریز اشاره فرمودهاند، ذکر مینمایند که «چند نفر از احبّاء با وجود اینکه بی طرف و باوفا بودند، تصادفاً شهید شدند» (مکاتیب، ج ۳، ص ۱۴۸).

عبدالحمید اشراق خاوری در ت*قویم تاریخ امر* در ضمن وقایع سال ۱۳۲۶–۱۳۲۷ ه.ق شهادت شانز ده نفر از احبّاء در تبریز و متواری شدن عدّهای دیگر را ثبت نمو ده است (ص۱۷۴).

آواره در جزء دوّم تاریخ خو د الکواکب الدّریه فی آثار البهاتیه در ضمن شرح به شهادت رسیدن بهائیان در ایّام استبداد صغیر در نقاط مختلف ایران، می نویسد در تبریز نیز شخص خبّازی را به حکم میرزا حسن مجتهد شهید کردند (ص۱۷۴).

بهائی و احراز عدالت را در حق این جامعهٔ مظلوم شرط موفّقیّت حکومت وقت دانستهاند. واضح است که از نظر مبارک، تحقیر جامعهٔ بهائی و اینکه در هر دوره به هر مناسبت این جمع مورد آزار و اذیّت و کشتار قرارگرفته و هرگز به عنوان یک شهروند ایرانی با حقوق کامل به حساب نیامدهاند عواقب و نتایجی وخیم در سرنوشت کشور داشته و سیر آن را به سوی ترقّی و رفاه متوقّف ساخته است.

در توضیح این مطلب می توان از یکی از الواح مدد جست: «اخبار تبریز قدری حزنانگیز است زیرا مجتهد بی تمیز میرزا حسن آتشی افروخت... و به قتل جمیع بهائیان فتوی داد، یاران... چاره جز فرار ندیدند» (مائدهٔ آسمانی، ج۹، صص۳۳-۳۳). در ادامهٔ لوحی که در آن اهل تبریز را «مستحق این رستخیز» شمردهاند، پس از یادآوری این فتوی، به نکات ظریفی از وقایع تبریز اشاره می فرمایند که لازم است با دقّ بیشتر بررسی شود: «مجتهد ملحد سُمّی حسن، قتل احبّاء را مستحسن شمرد و فتوی داد. لهذا دولتیان از شآمت آن به این ابتلا افتادند والا آن منافق جمیع یاران الهی را قتل و غارت می نمود. با وجود این فتوی البته انهزام حاصل شود و مغلوبیّت رخ دهد» (مکاتیب، ج۳، ص۱۴۸). در لوحی دیگر نیز که در آن به فتوای میرزا حسن مجتهد اشاره می نمایند بر همین سلب تأیید تصریح می فرمایند: «هیهات هیهات با وجود فتوای تعرّض به یاران و خوف و خطر و قتل عام دوستان، چگونه تأیید و توفیق رفیق شود» (مائد، آسمانی، ج۹، ص۳۳).

این امر یعنی دادخواهی خون مظلومانی که به جرم اعتقاد خود به شهادت می رسیده اند بقدری برای حضرت عبدالبهاء مهم بوده است که موضوع را کتبا به شخص محمّد علی میرزا متذکّر گشته اند: «من به محمّد علی میرزا نوشتم که اگر قصاص خون احبّاء کند و به عدل حکم نماید، تأیید می رسد، والّا یفعل الله ما یشاء و باز به ایران نوشتم تا دولت و ملّت مانند شهد و شیر آمیخته نگردد نجاح و فلاح محال است. ایران ویران شود و عاقبت امر منجر به مداخلهٔ دول متجاوره گردد...» (مائدهٔ آسمانی، ج۵، ص۴۶؛ بدایع الآثار، ج۱، ص۱۶۸). نکتهٔ مهم اینکه این امر به هیچ وجه اختصاص به حکومت استبداد صغیر محمّد علی شاه نداشته و به این معنی نیست که هیکل مبارک نسبت به این حکومت نظر موافق داشته اند چه همانطور که در صفحات بعد خواهیم دید، در آغاز مشروطهٔ دوّم نیز، پس از شهادت یکی از احبّاء در اصفهان، هیکل مبارک همین شرط یعنی خونخواهی مظلوم را، برای حصول تأیید الهی جهت حکومت مشروطهٔ آن مبارک همین شرط یعنی خونخواهی مظلوم را، برای حصول تأیید الهی جهت حکومت مشروطهٔ آن

شدّت آزارها در دوران استبداد صغیر می تواند نتیجهٔ گسترش شهرت بهائیان به مشروطه خواهی باشد که در پیش به آن اشاره شد. کما آنکه سوای سران مشروطه مثل ملک المتکلّمین و جهانگیر خان صور اسرافیل که خیلی زود به قتل رسیدند بطوری که ناظم الاسلام نقل میکند: «دولتیان در این ایّام، به خانه های مردم رفته، هرکس را مشروطه خواه می دانستند، دستگیر کرده، خانه ها را غارت میکردند» (صص۱۵۸-۱۶۰).

پیش از بررسی مضامین دیگر الواحی که در این دوره نازلگشته به بیان سرانجام دورهٔ استبداد صغیر

بپردازیم. گفتیم که در تبریز جنگ به شکلی ادامه داشت. نیروهای دولتی شهر را محاصره نمودند و مانع ورود آذوقه شدند. امّا در نقاط دیگر کشور نیز مقاومتهایی رشد کرد. نیروهای بختیاری به سوی پایتخت روان شدند و در شمال نیز قوایی علیه مرتجعین منظّم شد. سرانجام سپاهی که از رشت به سرکردگی سپهدار اعظم به سمت طهران می آمد، پس از فتح قزوین، در جنوب غربی طهران به سپاه بختیاریها رسید که از جنوب پیشروی می کردند. با اتّحاد این دو سپاه، طهران توسّط مشروطه طلبان فتح واز دست محمّد علی شاه خارج شد (آوری، ص ۲۶۰) و در ۲۴ جمادی الثّانی ۱۳۲۷ هق (۱۹۰۹م) استبداد صغیر به پایان رسید.

در آخرین روزهای استبداد صغیر، قحطی حاصل از محاصره در تبریز، بهانهای به دست دولتهای روس و انگلیس برای مداخلهٔ بیشتر داد. کنسولگریهای این دو دولت، به بهانهٔ رساندن آذوقه برای اهالی شهر و "اتباع خارجه"، قرار گذاشتند که «یک قوّهٔ کافی برای توفیق حاملین آذوقه و تأمین راه از شرّ اشرار تعیین گردد.» (کسروی، ص۹۰۵) و به این بهانه، سپاهیان روس وارد تبریز شدند. ده روز بعد، نیروی کمکی که به هیچ وجه تناسبی با این وظیفه نداشت وارد شد (آوری، ص۲۶۰) به عبارت دیگر «دول متجاوره به بهانهٔ محافظهٔ حقوق خویش مداخله نمودند» (مکاتیب، ج۵، صص ۱۷۳–۱۷۴).

در طهران، مشروطهطلبان بر سرکار آمدند. مرتجعین در خطر افتادند. شیخ فضل الله نوری دستگیر و به دار آویخته شد (براون، ص۳۵۵) و محمّد علی شاه پس از تعیین مستمرّی برای او به روسیّه پناه برد.

جانشین محمّد علی شاه، فرزند دوازده سالهاش احمد میرزا بود. به دلیل سنّ کم شاه جدید، یکی از بزرگان قاجار به نیابت سلطنت رسید (آوری، ص ۲۶۱). با شروع مشروطهٔ دوّم، دوران پر تلاطم دیگری آغاز گردید.

## از مشروطهٔ دوّم تا جنگ جهانی اوّل (۱۳۲۷–۱۳۳۲ من برابربا۱۹۰۹–۱۹۱۴م)

طهران در رجب ۱۳۲۷ هق توسّط مشروطهخواهان فتح شد و مجلس دوّم در ذیقعدهٔ ۱۳۲۷ هق با طبعی "بسیار عرفی" <sup>۲۴</sup> تشکیل شد (اَوری، ص۲۷۸). از این زمان تا شروع جنگ جهانی اوّل (۱۳۳۲ هق) دورانی دیگر، پر تلاطم و آشوب، در ایران گذشت. بعد از اینکه در همین سال مجلس دوّم افتتاح شد،

۲۴ مجلس دوّم بسیار بیش از آنکه جولانگاه روحانیون باشد، محل اختلاف احزاب بود. این نکته در کاهش شدید قدرت علمای سردمدار مشروطه تجلّی داشت، سیّد عبدالله بهبهانی در آغاز مشروطه دوّم به طهران برگشت. امّا مطلقاً عزّت و قدرت سابق را نداشت (علاقبند، صص ۳۳۰–۳۳۱؛ دولتآبادی، ج۳، ص۳). تحلیل حامد الگار از مشروطیّت ایران و نقش علما در آن، موضوع زوال قدرت علما را به طرز قابل تأمّلی مطرح مینماید: وی در عین آنکه مشروطیّت را در واقع، حاصل یک قرن اختلاف و کشمکش میان دولت و علما میبیند، می گوید که مشروطیّت «پایان روحانیان روزگار قاجار» بود زیرا با غلبهٔ نهایی، عملاً از نفوذ گروههای روحانی در امور سیاسی و اجتماعی کاست، چون ظاهراً نوعی زندگی سیاسی غربی رواج یافت و علما نقش پیشین خودشان را به عنوان «تنها رهبران و سخنگویان مردم ناراضی»، از دست دادند (صص ۳۵۴–۳۵۵).

### دیانت بهائی و نهضت مشروطیّت...

دو حزب "انقلابی" و "اعتدالی" با اسامی "دمکرات عامیون" و "اجتماعیون اعتدالیون" رسمی شدند و خود را به مجلس معرّفی کردند. بین طرفداران این دو حزب، مخالفتهای آشکار، بلکه مخاصمت شدید وجود داشت. در ضمن، حزب دمکرات با انگلیسها و حزب اعتدال با روسها روابط حسنه داشتند (بهار، ج۱، صص۸-۱۲).

در لوحی که ظاهراً در همین ایّام صدور یافته می فرمایند: « کلّ مشغول به خود و اکثری از شدّت نزاع و جدال از حیات و زندگانی بیزار» (مکاتیب، ج ۲، ص ۲۸۷؛ مائدهٔ آسمانی، ج ۵، ص ۲۷۹). هم در چنین وضعیّتی است که در لوح دیگری، حصول نتایج مفیده را با وجود این همه «احزاب متخاصمه و آراء مختلفه و مفاسد خفیه و جمعیّتهای سریّه»، غیر ممکن دانسته، تأکید می فرمایند که نجات ایران، به «عربده و های هوی انقلابیون و حسن تدبیر اعتدالیون» ممکن نیست و فقط به قوّهٔ معنویّه، نجات میسر است و به این نجات نهایی بشارت می دهند. در همین لوح، هیکل مبارک ظاهراً در پاسخ به سؤالی، می فرمایند: «در خصوص عضویّت در مجلس احبّای الهی لازم است که به تمام قوّت به خدمت دولت و ملّت پردازند و به نهایت صداقت و خیرخواهی و پاکی و آزادگی حرکت کنند.» مطالعهٔ لوح دیگری که در زیر خواهد به نهایت صداقت و خیرخواهی و پاکی و آزادگی حرکت کنند.» مطالعهٔ لوح دیگری که در زیر خواهد

«احبّای الهی غافل و یحیایی ها شب و روز در فساد. به هر حزبی که برسند، بهائیان را به حزبی دیگر که ضد آن حزب است، نسبت دهند. چنانکه در پیش انقلابیون، به بهتان عظیم شهرت دادند که بهائیان جمیعاً از اعتدالیوناند و دشمن انقلابیون. لهذا ستّار خان گفته بود که فتوای علما را در حقّ بهائیان باید مجری داشت تا حزب ما قوّت گیرد ولی خدا به او مهلت نداد، بل رجع کیده الی نحره، حال که انقلابیون مقهور شده اند، یحیایی ها در نزد جمهور اعتدالیون، علی الخصوص یفرم خان، ۲۵ قلم

۲۵-ستار خان مبارز بزرگ آذربایجانی بود که دربارهاش گفتهاند که ایستادگی دلاورانهٔ او در تبریز، در دوران استبداد صغیر، مشروطه را به ایران برگردانید (کسروی، صص ۶۹۱-۶۹۳). علّت اینکه در نقل قول هیکل مبارک از ستّار خان در لوح مذکور در متن، وی حزب انقلابیون را "حزب ما" خوانده، ممکن است این باشد که چون در بحبوحهٔ اختلافات انقلابیون و اعتدالیون، ستّار خان به طهران آمد، ابتدا اعتدالیون با وی حسن روابطی ایجاد نمودند (دولتآبادی، ج۳، ص ۱۳۵). امّا انقلابیون نیز بیکار ننشستند و با او مناسبات نزدیک ایجاد کردند بطوری که وی در مرحلهای آن حزب را از آن خود می دانست.

سیاوش سفیدوش در کتاب یار دیرین (ص۱۴۲) می نویسد که ستّار خان در اواخر عمر بهائی شد. امّا این موضوع نیاز به تحقیق بیشتری دارد.

یپرم یا یفرم داویدیان گانتساکی از ارامنهٔ قفقاز بود که در ۱۸۶۸ م متولّد شد. از شانزده سالگی به نهضتهای تندرو انقلابی پیوست. در بیست و یک سالگی محکوم به زندان و تبعید به ساخالین شد. امّا از آنجا فرار کرده، به ایران آمد. یپرم از اعضا حزب داشناکسیون – حزبی مرکّب از ارامنهٔ قفقاز که خواستار ایجاد ارمنستان مستقل بودند – و از سران مجاهد قفقازیّه بود. اعضا داشناکسیون هوادار مشروطهٔ ایران بودند. یپرم در سال ۱۳۲۷ ه ق، جزء سپاهیان محمّد ولی خان تنکابنی سپهدار اعظم درآمد و در تصرّف طهران با او همراه بود. بعدها به ریاست نظمیّهٔ طهران منصوب

دادهاند که بهائیان حامی انقلابیونند.» (مائدهٔ آسمانی، ج۵، صص ۲۲۴-۲۲۵)

برای روشن شدن مفهوم قسمت اخیر بیان مبارک «حال که انقلابیون مقهور شده اند...» باید دانست که مجلس دوّم حدود دو سال و نیم پس از تشکیل، در محرّم ۱۳۳۰ هق، در نتیجهٔ نفاق بین کابینه و مجلس، و در واقع، دنبال دخالت مستقیم روس ها در امور داخلی ایران، به ناچار تعطیل شد. ۲۶ با بسته شدن مجلس دوّم، رؤسای حزب دموکرات به قم تبعید و دموکراتها در مجموع به شدّت ضعیف شدند (آوری، ص ۳۰۷ و صص ۳۱۵–۳۱۶). به نظر می رسد که این مرحلهٔ تضعیف دموکراتها، همان مقهور شدن انقلابیون باشد که در بیان مبارک مورد اشاره قرار گرفته است. یفرم خان مذکور در لوح، کسی که از زمان فتح طهران و آغاز مشروطهٔ دوّم نقش مؤثّری در دفاع از نظم در رژیم جدید به عهده داشت، در این زمان با دموکراتها مخالف شده بود و از جانب نایب السّلطنه وظیفهٔ بستن مجلس دوّم به عهدهٔ وی گذاشته شده بود و سره ۱۶۷۰ و س۳۵۰). بدیهی است در وضعیّتی چنین بحرانی، قلمداد نمودن بهائیان به عنوان حامیان دموکراتها در نزد کسی که چنین موقعیّتی داشت، چه خطراتی را می توانست متوجّه بهائیان سازد.

برای آشنایی با وضع آشفتهٔ ایران در آن زمان نگاهی گذرا به اتّفاقات سالهای اوّلیّهٔ مشروطهٔ دوّم

شد (سیفی، صص۱۵۳–۱۵۴؛ آوری، صص۲۱۳–۳۱۶).

۲۶- شرحی از این جریان آنکه در شوّال ۱۳۲۹ هـق هیئت وزرا حکمی صادر نمودکه اموال دو برادر یاغی شاه مخلوع، شعاع السّلطنه و سالار الدّوله، مصادره گردد. مجلس به مركّان شوستر (Morgan Shuster) امريكايي، كه خزانهدار کلّ ایران بود، اجازه داد که این حکم را توسّط ژاندارمری خزانهداری اجرا کند. لیکن در عمل افسران و قزاقان روسی مانع کار ژاندارمها شدند. به این بهانه که به گفتهٔ کنسولگری روس، این دو برادر شاه از اتباع روسیّه هستند. در ذیقعدهٔ ۱۳۲۹ هـق وزیر مختار روس با فرستادن اولتیماتومی از وزارت خارجهٔ ایران خواست که مأمورین ژاندارم خزانه، مِلک شعاع السّلطنه را ترک کنند. در این میان شایع شد که روسها تهدید به تصرّف گیلان کردهاند. کابینه با نگرانی نظر انگلستان را جو یا شد. وزیر خارجهٔ انگلیس نیز توصیه کر د درخواستهای روسیّه پذیرفته شود. امًا در این هنگام وزیر مختار روسیّه که روابط با ایران را موقّتاً قطع کرده بود، خواستههای بیشتری را به این شرح مطرح کرد: اخراج شوستر از ایران، خودداری ایران از استخدام اتباع خارجی بدون موافقت روسیّه و انگلیس و بالاخره پرداخت غرامت لشكركشي قواي روس به ايران! وي در ضمن تهديد نمودكه اگر اين خواستهها عملي نشود نیروهای روس- که در شمال ایران بودند- پیشروی مینمایند (سیفی، صص۱۶۳–۱۶۴؛ آوری، صص۳۰۴-۳۰۶). در مورد ردّ یا قبول اولتیماتوم روسیّه، بین کابینه و مجلس نفاق بروز کرد، کابینه طرفدار پذیرش این اولتیماتوم و مجلس طالب مخالفت با آن بود. سرانجام، به شرحی که در متن خواندیم، امر منجرٌ به تعطیل مجلس در دوّم محرّم ۱۳۳۰ هـق شد (آوری، صص۳۰۶-۳۰۷). يحييٰ دولتآبادي در شرح خود از اين وقايع مينويسد كه چون اولتیماتوم روسیّه داده شد، کابینه متزلزل بلکه منحل بود. کشمکش دو فرقهٔ اعتدالی و دموکرات مانع تشکیل كابينهٔ جديد بود زيرا هر فرقه ميخواست از خود كابينه تشكيل دهد. در ضمن با وجود فرقهبازي و اختلافات موجود در مجلس، ممکن نبود بتوانند جوابی به روسها بدهند. در نتیجه، نایب السّلطنه مجلس را منحل کرده، حکومت نظامی اعلام کرد. روسها در اوائل محرّم ۱۳۳۰ هق در رشت و تبریز مداخله نموده، اسلحه را از دست قشون دولتي گرفتند (حي*ات يحيئ*، ج٣، طهران، ١٣۶٢، صص١٩۶–١٩٩).

ضروری است. مجموعهٔ وقایع این چند سال به قدری پیچیده و ارتباط آن با مناسبات دول مقتدر خارجی با یکدیگر، به قدری زیاد است، که این نگاه مسلّماً جز به انعکاس صحنه هایی گذرا از جریانی به هم پیوسته و پر حادثه نمی ماند. با این همه شاید بتواند حدّ اقلّ تصویری از اینکه چگونه عدم آمیختگی دولت و ملّت نهایتاً توانست زمینه را برای دخالت دول دیگر در ایران آماده کند، به دست می دهد.

عزل محمّد على شاه از سلطنت با امضاى مقاولهاى همراه بودكه طي آن دو دولت روس و انگليس تضمین مینمودند از هرگونه اقدام سیاسی این شاه مخلوع علیه ایران جلوگیری نمایند. امری که خود نشان از نفوذ این هر دو دولت در ایران داشت. در همان سال اوّل مشروطهٔ دوّم شورشهایی در نقاط مختلف مملکت، عمدةً با حمایت پشت پردهٔ روسیّه که قصدش حفظ نیروهای خود در آذربایجان و بلكه افزايش آنها بود، صورت گرفت. ضعف مالي ايران با اين شورشها وخيمتر ميشد زيرا لازمهٔ دفع این شورشها تدارک قشون بیشتر بود. دو دولت روس و انگلیس حتّیٰ در زمینهٔ کوششهای ایران برای دریافت وام به طرق مورد نظر مجلس دوّم دخالتهای بازدارنده داشتند. ترورهایی در ایران صورت گرفت و دولت به دلیل حمایت سفارت روسیّه از قاتلین، موفّق به مجازات ایشان نشد. در سال ۱۳۲۹ هـق اضطراب و وحشت بسیار در طهران حکمفرما بود. طرفداران شاه مخلوع از مجازات و آزار ملیون می ترسیدند، و ملّیون از این نگران بودند که روسیّه محمّد علی میرزا را بازآورد. این نگرانی از جهاتی بیهوده نبود، چه که در همین سال محمّد علی میرزا که میزبانان روس او مانع وی نشده بودند، به شمال ایران حمله کرد و جنگی برپا نمود. برادرانش سالار الدّوله و شعاع السّلطنه نیز، در کردستان و آذربایجان دست به طغیان زدند. در نتیجه، روسیّه بهانهای برای افزایش نیروهای خود در شمال کشور به دست آورد و انگلستان نیز که قبلاً به ناامنی راهها در بخش جنوبی کشور اعتراض نموده بود، فرصت را غنیمت شمرده، با سپاهیان هندی به جنوب مملکت وارد شد. البتّه روسها نیز مجدّداً بر نیروهای خود افزودند. از طرف دیگر، قبایل مختلف ایران، به دلیل ضعف حکومت مرکزی، شروع به یاغیگری نمودند، چنانکه فارس عملاً در دست قشقایی ها بود (آوری، صص ۲۷۰-۲۷۹؛ سیفی، ص ۱۶۲).

در این دوران آزار و کشتن بهائیان باز هم ادامه داشت <sup>۲۷</sup> و به سبب آشفتگی شدید وضع قضائی عملاً هیچگونه دادرسی صورت نمی گرفت. در اوّلین ماههای پس از شروع مشروطهٔ دوّم، حاجی حیدر نامی از اهل نجف آباد را در اصفهان شهید نمودند و هیکل مبارک برای حکومت این زمان نیز، همانند حکومت دورهٔ استبداد صغیر، "انتقام و قصاص " این خون را شرط حصول «تأیید ربّ البریّه» ذکر فرموده و تأکید می نمایند که «این مسئله بسیار مهم است» (ما تدهٔ آسمانی، ج۵ ص۲۵۵). در سال ۱۳۲۸ هق، در مشهد به جان یکی از احبّاء، بوسیلهٔ طلبه ای متعصّب، سوء قصدی صورت گرفت. عریضه ای در این مورد

۲۷-برای شرح مختصری راجع به شهادتهای سالهای ۱۳۲۷ تا ۱۳۲۹ هق مراجعه فرمائید: حسیات حسضرت عبدالبهاء، صص۱۵۵-۱۵۷ و ۱۵۹.

حضور حضرت عبدالبها ارسال گشت. در جواب، لوحی صادر فرمودند که در آن، احبّا ارا به مراجعه به اولیای امور، راهنمایی می فرمایند تا اهل ایران «بدانند که ابداً مشروطیّت مجری نیست و آزادی جز از برای اهل طغیان نه، آزادی سبب تسلّط متهوّران بر مظلومان شده است و تطاول ستمکاران بر ستمدیدگان « (سلیمانی، ج۳، ص ۴۸۸).

در لوح دیگری که به احتمال قوی ، در اوایل سال ۱۳۳۰ هق صادر شده است می فرمایند: «در همین روزها در ساری، حزب محمّد علی شاه، چند نفر را شهید نمودند»، و این واقعه، ظاهراً در محرّم ۱۳۳۰ هق واقع شده است، ۲۰ علاوه بر شهادتهای مذکور، از مظالمی که در سایر نقاط ایران، بر اهل بهاء وارد آمده است، یاد می فرمایند و متذکّر می گردند: «یقین است که در برف و بوران و شدّت طوفان، دریا به هیجان آید و وقایع مؤلمه رخ بدهد» (مکاتیب، ج۵، ص ۱۷۶) جملهٔ اخیر نشان می دهد که حضرت عبدالبهاء به خوبی به آشفتگی و هرج و مرج کشور که یکی از آثارش آزار و کشتار بهائیان بوده است توجّه کامل داشته اند.

نکتهٔ دیگری که در آثار و بیانات حضرت عبدالبهاء در این دوران نمایان است نگرانی ایشان از اوضاع ایران و امید به آیندهای روشن است. در لوحی که در آستانهٔ سفر ایشان به غرب صادرگشته (۱۳۳۰ ه.ق ۱۹۱۲). در بیانات خود در میان هرهرت احزان، میخوانند (مکساتیب، ج۵، ص۱۸۱). در بیانات خود در میان جمعی از ایرانیان مقیم پاریس (۲۵ ژانویهٔ ۱۹۱۲) پس از شرحی دربارهٔ ایران و شرق می فرمایند:

«حال دیگر جز به مدد غیبی و قوّهٔ الهی امیدی نمانده... اگر [ایران] مدد غیبی و قوّهٔ الهی یابد، تأیید و عون ملکوتی جوید، احزاب متفرّقهٔ متنوّعه و نفوس مختلفهٔ متضاده به قوّهٔ معنویّه جمع گردند و بر آنچه سبب حیات و عزّت ابدیّه است متّحد و متّفق گردند. حال ما باید در ترقّی زراعی و صناعی و تجاری ایران بکوشیم ولو استقلال رفته باشد ایران نمی رود و چون به تحسین اخلاق ملّت پردازیم هر قسمی ترقّی در آن هست...» (بدایع الآثار، ج۲، ص۱۰۵).

و روز ۲۸ ژانویهٔ ۱۹۱۳ در جمعی فرمودند: «هرچند استقلال ایران را به باد دادند ولی ایران روز به روز رو به ترقی است ناامید نباید بود زیرا هرکسی پنج روزه نوبت اوست. هیچ چیز بر یک منوال نماند. در هر صورت مستقبل ایران بسیار خوب است» (بدایع الآثار، ج۲. ص۱۱۰).

آخرین نکتهای که در این بخش باید ذکر شود موضوع عضویّت بهائیان در مجلس شورای ملّی است. پس از تشکیل مجلس دوّم حضرت عبدالبهاء دستور فرمودند: «حضرات ایادی باید هر قسم باشد عضویّت در مجلس داشته باشند» (مکاتیب، ۲۶، ص۲۶۳). امّا به درستی نمی دانیم که برای عضویّت در مجلس چه اقداماتی از سوی جامعهٔ بهائی صورت گرفته است. تحقیقات آینده باید این موضوع را روشن

٢٨- حيات حضرت عبدالبهاء، صص١٧٥-١٧٤؛ تقويم تاريخ امر، ص١٢٤.

سازد. امّا نظر حضرت عبدالبهاء در زمانی نسبتاً کوتاه به گونهای متفاوت بود. پس از بازگشت از سفر غرب و مقارن اواخر ایّام اقامت ایشان در رملهٔ اسکندریّه (اواخر سال ۱۳۳۱ ه ق و ۱۹۱۳ م) در زمانی که مقد مات تشکیل مجلس سوّم آماده می شد. بنا بر مندرجات بدایع الآثار بهائیان طهران سعی نمودند که به واسطهٔ عرائض شتی از حضور مبارک "استیذان عضویّت" در "پارلمان ایران" حاصل نمایند و نمایندگان خود را به این منظور انتخاب نمایند. هیکل مبارک «به کلّی احبّاء را منع فرمودند» و تلگرافی در جواب مخابره فرمودند که عیناً از این قرار بود: «رضایت الهی خواهید نه عضویّت در پارلمان». شفاها نیز به اطرافیان فرمودند که تا حال ایرانیان مکرّر به «انتخاب نفوس و تشکیل دارالشوری» پرداختهاند ولی نتیجهای نداشته است، جز آنکه اختلال امور بیشتر شده، «این مرتبه هم مثل سابق» و اضافه فرمودند که در این صورت، هر قدر بهائیان از این آشوبها برکنار، و مشغول به خدمت امرالله باشند، آسوده ترند (ج۲، ص۰۷۳). علّت این تغییر و تحوّل در نظر هیکل مبارک را می توان در مشاهدهٔ نابسامانی های مجلس دوّم و ضعیّتی که منجرّ به تعطیل نا به هنگام آن شد جستجو کرد.

#### نتحه

نظر موافق امر مبارک نسبت به حکومت مشروطه، بطور کلّی، از بیان جمال قدم در لوح ملکه ویکتوریا، و تحسینی که مظهر امر از اقدام این تاجدار در نهادن زمام مشاوره به دست جمهور می نمایند، به خوبی آشکار است (الواح ملوک، ص۱۳۳). در آیهٔ مبارکهٔ کتاب مستطاب اقدس خطاب به طهران: «سوف تنقلب فیک الامور و یحکم علیک جمهور النّاس»، خبر نزدیکی تحقّق انقلاب و حکومت جمهور ناس از لسان حقّ، داده شده است. به تبیین حضرت عبدالبهاء «انقلاب ارض طاء» در عهد میثاق - که جز جنبش مشروطه نبود – مصرّح در الواح مستطاب بود (مائدهٔ آسمانی، ج۱، ص۹).

امًا نظر موافق امرالله نسبت به حکومت مشروطه بطور کلّی، با توجّه به آثار حضرت عبدالبها عدر زمینهٔ وقایع مشروطهٔ ایران، به راحتی قابل تعمیم به آنچه در جریان این جنبش در ایران گذشت، نمی باشد. مروری به الواح و بیانات حضرت عبدالبها عدر این دوره روش و سیاست امر بهائی را نمایان می سازد: ۱ - سعی در هشیار ساختن طرفین، دولت و ملّت، به لزوم درهم آمیختن و اجتناب از بیگانگی همراه با متذکّر ساختن ایشان در مورد نتایج و خیمهٔ اختلاف و ضدّیّت.

۲-هشدار به احبّاء و متذكّر ساختن ايشان در عدم مداخله در امور سياسيّه و سعى در خيرخواهي عموم. ۲۹

۲۹-در این زمینه، نکتهای در بیانات مندرج در بدایع الآثار و جود دارد که از حیث بررسی جنبههای عملی رفتار توصیه شده به بهائیان در آن زمان، بسیار قابل توجّه است، می فرمایند: «ای احبّای الهی بکوشید تا در بین دولت و ملّت الفت و التیام تام حاصل شود و اگر عاجز ماندید، به کلّی کناره گیرید» (بدایع الآثار، ج ۲، ص ۱۹۷). باید در الواحی که فعلاً چاپ نشده و در مجموعههای قابل دسترس ما نبوده است، به دنبال چگونگی سعی در التیام بین دولت و ملّت توسّط احبّاء گشت.

۳-رفع شبهات مربوط به اتهامات وارده به بهائیان در زمینهٔ طرفداری از استبداد یا مشروطهطلبی و نیز
 تشویق احباء به سعی در رفع و سلب اتهامات مذکور.

۴- پافشاری در احقاق حقّ مظالم وارده بر احبّاء در این دوران و تشویق بهائیان به دادخواهی از اولیای امور.

دیدگاه حضرت عبدالبها، در زمینههای رهبری جنبش مشروطه، انگیزهٔ محرّ کین، روش اقدام طرفین، زمان و موقعیّت جنبش و بالاخره قضاوت هیکل مبارک راجع به نتایج آن را می توان به شرح زیر خلاصه کرد:

در نظر هیکل مبارک، محرّ کین جنبش قطعاً علما مذهبی بودند "که نقش اساسی و تعیین کننده در ایجاد و پیشبرد حرکت مذکور داشتند. صرف پیشوایی این نفوس بر خیل بپاخاستگان، به عقیدهٔ مبارک، حاکی از عاقبتی ناخوشایند بود: «جندی را که سردار، آیت متشابهه و علمدار، حجّت الاسلام غیر بالغه باشد، البته به خَسف و نَسف " مبتلاگردد...» (مکاتیب، ج۵، ص ۱۸۱) و در این مورد شواهد تاریخی از زمان شاه سلطان حسین و زمان فتحعلی شاه بیان فرمودهاند (مکاتیب، ج۵، ص ۱۷۴). به فرمایش مبارک، همین رهبری مانع از به نتیجه رسیدن نصیحت هیکل مبارک در خصوص ضرورت یگانگی دولت و ملّت شد، چنانکه پس از یادآوری این نصایح به احزاب، می فرمایند: «ابداً نپذیرفتند، بلکه بر نزاع و جدال و قتال افزودند. زیرا پیشوایان نادان و حزب بی خردان مداخله در امور داشتند و علما بی هوش متتابعاً فتوی و دادند و عوام و خواص پیروی نمودند» (مکاتیب، ج۵، ص۱۷۳). هیکل مبارک در رهبری چنان نفوسی بر چنین نهضتی، از اساس تضادّی آشکار می دیدند: «... شخصی که در خانهٔ خود مروّج استقلالست ۲۳ چنین نهضتی، از اساس تضادّی آشکار می دیدند: «... شخصی که در خانهٔ خود مروّج استقلالست ۲۲ و مانع آزادی، چگونه دیگران را بر مشروطه و آزادی تحریک میکند» (بدایم الآثار، ج۲، ص۱۰۵). و و مانع آزادی، چگونه دیگران را بر مشروطه و آزادی تحریک میکند» (بدایم الآثار، ج۲، ص۱۰۵). و بالاخره انگیزهٔ این پیشوایان در راهاندازی جنبش، انگیزهای عمدهٔ شخصی بوده است؛ چنانکه بالاخره انگیزهٔ این پیشوایان در راهاندازی جنبش، انگیزهای عمدهٔ شخصی بوده است؛ چنانکه

۳۰ بی مناسبت نیست نظر بعضی از محققین را نیز در این مورد مطرح نماییم: براون و آوری هر دو در تجزیه و تحلیل خود از انقلاب ایران، در عین آنکه دو نیروی اصلاحگران عرفی و روحانیون را مشخّص، جدا و در عین حال همراه می بینند، بر آنند که اصلاحگران عرفی برای پیشبرد اهداف خود قطعاً به نفوذ روحانیون در اذهان مردم و به توانایی ایشان در برانگیختن مردم به عمل، محتاج بودند (براون، ص ۱۵۱؛ آوری، ص ۲۴۴). به عقیدهٔ حامد الگار، در رویدادهایی که نهایتاً به صدور حکم مشروطیّت منجر شد، نقش برتر علما را نمی توان نادیده گرفت و در سراسر جنبش مشروطه نیز، این انگیزههای مذهبی بود که مسیر هیجانی را تعیین می کرد؛ انگیزههایی که علما رهبری و بیان می نمودند. وی اصولاً جنبش مشروطه را تکرار نقش سنّتی علما در رهبری مخالفت مردم با دولت می داند (ص ۳۴۹).

۳۱-ضعف و خرابي.

۳۲- چنانکه پیش از این نیز دیدیم، حضرت عبدالبهاء گاه "استقلال" را مترادف با "استبداد" استفاده فر مو دهاند. شاهد بر این معنی، این بیان مبارک است: «بی خردان یاران را ملامت کنند و شماتت نمایند که حامی استبدادند و فدائی استقلال» (مکاتیب، ج۴، ص ۱۴۹). در کتاب لغت Steingass (تألیف ۱۸۹۲) نیز این واژه به معنای استبداد، دیکتاتوری و قدرت مطلقه معنی شده است.

مى فرمايند، ايرانيان «ندانستندكه هرچند مشروطه خوبست ولى محرّ ك را مقصد ترويج منافع شخصيّه است، ٣٣ (بدايع الآثار، ج٢، ص١٠٥).

حضرت عبدالبها، با تأکید بر ضرورت هم آمیختگی دولت و ملّت و با هشدار به خطرات جدایی و بیگانگی دولت و ملّت، در واقع به "روش" اقدام طرفین نظر دارند. قرار گرفتن ملّت و دولت در مقابل یکدیگر، و عدم درهم آمیختگی آنها، به عقیدهٔ مبارک، منتجّ به نتایج وخیمه، عمدةً دخالت دولتهای همسایه میگشت. چنانکه دیدیم، آن روش ادامه یافت و همان نتیجهٔ نامطلوب حاصل گشت.

نکتهٔ حائز اهمّیّت دیگر آنکه، حضرت عبدالبهاء، وضعیّت ایرانیان را هنوز برای حصول مشروطیّت در ایران، مساعد نمی دیدند. به عقیدهٔ مبارک، پیش از عملی شدن مشروطه، رسیدن به نوعی از آمادگی اجتماعی، آشنایی با قانون و کسب تجربه لازم بود:

«اقلاً بایستی در تواریخ ممل و ممالک متمدّنه ملاحظه کنند مثل ملّت و مملکت فرانسه که اوّل حکومت نظامی و قانونی قرار دادند تا ملّت در تحت قانون، استعداد ترقّی حاصل نمایند. بعد به مرور به امور سائره توجّه کنند. ایرانی که سالها خراب بود و اهالی به کلّی از قانون بی خبر و نفوس بی تجربه، چگونه ممکن است یک مرتبه بتوانند حکومت مشروطه را محافظه و ترویج نمایند» (بدایع الاّثار، ج۲، صص ۱۰۴–۱۰۵).

همین نظر را به نحو کلّی تر نیز چنین بیان می فرمایند: «باید کوشید تا اخلاق ملّت تبدیل شود و استعداد مشروطه و امور سائره حاصل گردد، والا هر روز مشکلاتی رو دهد و یأس و پریشانی بیشتر شود» (بدایع الاّئار، ج ۲، ص ۲۹).

با توجّه به آنچه تا کنون گفتیم، به علاوهٔ شواهدی دیگر نشان می دهد که در مجموع، جنبش مشروطهٔ ایران از دیدگاه مبارک موفّق نبوده است. چنانکه دیدیم در مشروطهٔ دوّم، مشاهدهٔ عدم فریادرسی حکومت به بهائیان مظلوم، در سال ۱۳۲۸ ه ق آنجا که احبّاء مأمور به دادخواهی بیشتر میشوند، می فرمایند: «ابداً مشروطیّت مجری نیست» و «آزادی سبب تسلّط متهوّران بر مظلومان شده است»

۳۳- چنانکه می دانیم یکی از محرّ کین مشر و طه طلبی سیّد عبدالله بهبهانی بود. یکی از شواهدی که برای بیان مبارک راجع به انگیزهٔ شخصی محرّ کین می توان ذکر نمود، مطالبی است که در مورد سیّد عبدالله و حرکات اوّ لیّه او در جریان مشر و طه طلبی گفته اند. انگیزه ای که وی حدّ اقلّ در آغاز جنبش داشت، راجع به ضدّیت با عین الدّوله صدر اعظم و سعی در برانداختن او بود که با وی سخت دشمن بود (کسروی، ص۳۵ و ص۴۶، الگار، ص۳۵٪). الگار حتّی می نویسد بعد از تحصّن اوّل، چون علما به طهران برگشتند بهبهانی قدرت بسیار یافت، «برخی نگران بودند حالا که او به هدف خود - حائز مقام برتر در میان علما شدن - رسیده است، از درخواست عدالتخانه صرف نظر کند» (ص۳۵٪). ناظم الاسلام نیز از قول سیّد محمّد طباطبایی نقل می کند، که در زمان استبداد صغیر می گوید: «این آقا سیّد عبدالله، پدر مرا و خودش را و مردم را سوخت مرا آلت اجرای خیالات خود کرد، مقصودش سلطنت بود، نه حفظ مشروطه» (ج۲، ص۱۶۸).

(سلیمانی، ج۳، ص۴۸۸). در سال ۱۳۳۱ ه ق، یعنی چند سالی پس از استقرار مشروطهٔ دوّم آنچه را که در طی این جنبش حاصل شده تعبیر به «دفع فاسد به افسد» مینمایند و اضافه می فرمایند: «ایرانی که به هیچ وجه استعداد نداشت، بعضی به خیال دفع تعدّی استقلال (= استبداد)، سبب مداخلهٔ دیگران گردیدند و عنوان به دست بهانهجویان دادند» (بدایم الآثار، ج۲، ص۱۰۴).

در همین زمان، حتّیٰ اشاره می فرمایند که: «... استقلال ایران را به باد دادند» <sup>۳۲</sup> (بدایع الآشار، ج۲، ص۱۱۰). سرانجام حتّیٰ زمانی که هیکل مبارک، ایران را به جسد متلاشی شدهای تشبیه می فرمایند، ایرانیان را به سعی در ترقّی در امور کشاورزی، صنعتی و تجاری ایران میخوانند؛ به نجات "جسد متلاشی شده" ایران، و جمع اجزا متفرّقهٔ آن در تحت "قرّهٔ الهی" و به "مدد غیبی" امیدوارند، و بهائیان را دعوت به عمل و قیام بر آنچه مأمورند می نمایند تا این نجات حصول یابد و اضافه می فرمایند: «ولو استقلال <sup>۳۵</sup> رفته باشد، ایران نمی رود» (بدایع الآثار، ج۲، ص۱۰۵). و به عاقبت "پر روح و ریحان" بشارت می دهند (مکاتیب، ج۴، ص ۷۶).

## كتابشناسي

## آثار مباركه

| بوعات امری، | مؤسّسهٔ ملّی مط | ؤسای ارض، | . ملوک و رز | طاب به | الواح خ | بهاءالله | حضرت |
|-------------|-----------------|-----------|-------------|--------|---------|----------|------|
|             |                 |           | .يع.        | ۱۲۴بد  | طهران،  |          |      |
|             |                 |           |             |        |         | •.       |      |

حضرت عبدالبهاء مائدهٔ آسمانی، گردآورنده: عبدالحمید اشراق خاوری، جلد پنجم، مؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری، طهران، ۱۲۹ بدیع.

حضرت عبدالبهاء مائدهٔ آسمانی، گردآورنده: عبدالحمید اشراق خاوری، جلد نهم، مؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری، طهران، ۱۲۹ بدیع.

حضرت عبدالبهاء مكاتيب عبدالبهاء، مطبعه كردستان العلميّه، جلد دوّم، مصر، ١٣٣٠ ه.ق.

حضرت عبدالبهاء مكاتيب عبدالبهاء، جلد سوّم، مصر، ١٣٤٠ هـ ق/١٩٢١م.

حضرت عبدالبهاء مكاتيب عبدالبهاء، جلد چهارم، مؤسّسهٔ ملّى مطبوعات امرى، طهران، ۱۲۱ بديع.

حضرت عبدالبهاء مكاتيب عبدالبهاء، جلد پنجم، مؤسّسهٔ ملّى مطبوعات امرى، طهران، ۱۳۲ بديع.

۳۴- واضح است که در اینجا "استقلال" را به معنی متداول خود استفاده فر مودهاند.

۳۵-نگاه کنید به پاورق*ی* بالا.

| دیانت بهائی و نهضت مشروطیّت                                                                                                              |                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| قد ظهر يوم الميعاد، بدون نام مترجم، لجنهٔ ملّی نشر آثار امری                                                                             | حضرت ولئ امرالله                         |
| طهران، ۱۰۴ بدیع.                                                                                                                         | <i>y</i> <b>(3</b> <i>y</i> · <i>y</i> · |
| کتاب قرن بدیع (نوروز ۱۰۱)، ترجمهٔ نصرالله مودّت، قسمت سوّم                                                                               | حضرت ولئ امرالله                         |
| مؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری، طهران، ۱۲۲ بدیع.                                                                                              | , 0,                                     |
|                                                                                                                                          |                                          |
|                                                                                                                                          | ساير منابع                               |
| الكواكب الدرّيه في آثار البهائيّه، دو جلد، مصر، ١٣٤٢ هـق.                                                                                | آواره (عبدالحسين آيتي)                   |
| تاریخ معاصر ایران از تأسیس تا انقراض سلسلهٔ قاجاریّه، ترجمهٔ محمّ                                                                        | آوری، پیتر                               |
| رفیعی مهرآبادی، چاپ دوّم، بیناشر (چاپخانهٔ حیدری)، طهران                                                                                 |                                          |
| .1899                                                                                                                                    |                                          |
| محاضرات، دو جلد، مؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری، طهران                                                                                        | اشراق خاوري، عبدالحميد                   |
| ۱۲۰–۱۲۱ بدیع.                                                                                                                            |                                          |
| نقش روحانیّت پیشرو در جنبش مشروطیّت_ دین و دولت در ایران: نقش                                                                            | الگار، حامد                              |
| علما در دورهٔ قاجاریه، ترجمهٔ ابوالقاسم سرّی، انتشارات توس                                                                               |                                          |
| طهران، ۱۳۵۶.                                                                                                                             |                                          |
| شرح حال رجال ایران در قرن ۱۲، ۱۳ و ۱۴ هجری، شش جلد، چاپ                                                                                  | بامداد، مهدی                             |
| سوّم، زوّار، طهران، ۱۳۶۲.                                                                                                                |                                          |
| انقلاب ایران، ترجمه و حواشی از احمد پژوه، چاپ دوّم، انتشاران                                                                             | براون، ادوارد (پروفسور)                  |
| معرفت، طهران، ۱۳۳۸.                                                                                                                      |                                          |
| تاریخ مختصر احزاب سیاسی ایران، انقراض قاجاریّه، جلد اوّل، چاپ                                                                            | بهار، محمّد تقى (ملك الشّعرا)            |
| چهارم، انتشارات امیرکبیر، طهران، ۱۳۷۱.                                                                                                   |                                          |
| سیاستگران دورهٔ قاجار، دو جلد، انتشارات هدایت با همکاری                                                                                  | خان ملک ساسانی، احمد                     |
| انتشارات بابک، طهران، ۱۳۳۸ و ۱۳۴۶ ه.ش.                                                                                                   | ,                                        |
| حیات یحیی، جلد سوّم، چاپ چهارم، انتشارات فردوسی، طهران میسد.                                                                             | دولت آبادی، یحییٰ                        |
| .1494                                                                                                                                    | المنام والمستعال                         |
| تاریخ اجتماعی ایران، قسمت اوّل ۱۳۵۹، قسمت دوّم ۱۳۶۷، چاپ                                                                                 | راوندی، مرتضیٰ                           |
| دوّم، مؤسّسهٔ انتشارات امیرکبیر.                                                                                                         | المراز المراز                            |
| لوایح آقا شیخ فضل الله نوری، نشر تاریخ ایران، طهران، تابستان ۱۳۶۲<br>مراره الآثار ده حال کرد به به در در در کرد مالا د تر ۱۹۳۲ د تر ۱۹۷۱ | رضوانی، هما<br>زرقانی، محمود             |
| بدایع الآثار، دو جلد، کریمی پرس، هند (بمبنی)، ۱۳۴۰ هق/۱۹۲۱.                                                                              | ررفانی، محمود<br>سلیمانی، عزیزالله       |
| مصابیح هدایت، جلد سوّم، مؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری، طهران                                                                                 | سنيماني، غريراسا                         |

| هنر (۱۲) | خرمن ادب و | خوشههائی از |
|----------|------------|-------------|
|----------|------------|-------------|

۱۲۱ بدیع.

سیفی قمی تفرشی، مرتضیٰ

علاقبند، محمّد (حاج آقا) فلور، ويلم

فیضی، محمّد علی

کسروی تبریزی، احمد

محمودي، هوشنگ

ناظم الاسلام كرماني، محمّد

نفیسی، سعید

نوّاب صفا، اسماعيل

شرح حال فرهاد ميرزا معتمدالدّوله، انتشارات زوّار، طهران، ١٣۶۶. یادداشتهایی دربارهٔ حیات و خدمات ایادی امرالله جناب میرزا محمّد تقی معروف به ابن ابهر (۴)،

آهنگ بدیم، شمارهٔ ۷ و ۸، سال ۲۵، ۱۲۷ بدیع، صفحات ۱۸۶ تا ۱۹۲.

نظم و تنظیم در دورهٔ قاجاریّه، انتشارات یساولی "فرهنگسرا"، طهران،

تاریخ مشروطیت، لجنهٔ ملّی حفظ آثار و آرشیو امر، طهران، ۱۲ بدیع. جستارهایی از تاریخ اجتماعی ایران در عصر قاجار، دو جلد، ترجمهٔ ابوالقاسم سرّی، انتشارات توس، طهران، ۱۳۶۰ و ۱۳۶۵.

حیات حضرت عبدالبهاء و حوادث دورهٔ میثاق، مؤسّسه ملّی مطبوعات امری، طهران، ۱۲۸ بدیع.

تاریخ مشروطهٔ ایران، چاپ سیز دهم، انتشارات امیرکبیر، طهران، ۲۵۳۶ (= ۱۳۵۶ هش).

یادداشتهایی دربارهٔ حضرت عبدالبهاء، دو جلد، مؤسّسهٔ ملّی مطبوعات امری، طهران، ۱۳۰ بدیع.

تاریخ بیداری ایرانیان، دو بخش، به اهتمام علی اکبر سعیدی سیرجانی، چاپ چهارم، انتشارات نوین و انتشارات آگاه، طهران، ۱۳۶۲.

تاریخ اجتماعی و سیاسی ایران در دورهٔ معاصر، دو جلد، نشر نهم، ناشر بنیاد، طهران، ۱۳۷۲.

747

# سخْنْ پایانی

## شاپور راسخ

دوازدهمین دورهٔ انجمن ادب و هنر که در فاصلهٔ چهاردهم و نوزدهم ماه اوت سال ۲۰۰۰ در مرکز فرهنگی بهائی لندگ دائر شده بود به بزرگداشت ادب و هنر و فرهنگ ایران در قرن بیستم میلادی اختصاص داشت. حضور جمعی در حد ۷۵ تا ۱۰۰ نفر از دوستان که از پانزده کشور به این انجمن آمده بودند شادی بسیار آورد و گرمی خاص به این مجمع بخشید. نه تن از پژوهندگان ارجمند در این دوره به بحث از جلوههای مختلف فرهنگ ایران در قرن حاضر پرداختند: از نقد ادبی و شعر و نثر کهن و نو و داستان نویسی و سینمای ایرانی گرفته، تا مباحثی خاص از قبیل ادبیّات زنان و شخصیّت طاهرهٔ قرّة العین و انعکاس مشروطیّت ایران در آثار بهائی و بالاخره زبان فارسی به عنوان زبان نیایش و تعریف انسان از دیدگاه مؤسّس این آئین الهی.

افاضات استادان ارجمند دکتر فرزانه میلانی، دکتر عبّاس امانت، دکتر حشمت مؤیّد و دکتر نادر سعیدی که از امریکا آمده بودند و جنابان دکتر هرمزکی و یدالله رؤیایی که از فرانسه به دیار ما قدم رنجه کردند و نیز آقایان دکتر فریدون وهمن و دکتر بهروز ثابت که از دانمارک و سویس مجمع ما را به مقدم خود زیور بخشیده اند به راستی این انجمن را در سطح والایی از تحقیقات ادبی و علمی قرار داد که شایان هرگونه سپاس و ستایش است. امید و ثیق آن است که مجموعهٔ این افاضات در کتابی گرد آید و این بار در دسترس همهٔ مشتاقان پژوهشهای ایرانی گذاشته شود.

از امتیازات این دورهٔ انجمن هرچند شمار شرکتکنندگان کمتر از سال گذشته بود حضور چند تن از دوستان جامعهٔ بهائی بودکه همدلی و همفکری خود را با بهائیان در خدمت هدفی عالی که تقویت پیوند دوستی و همبستگی فرهنگی میان همهٔ ایرانیان باشد به اثبات رساندند.

ناطق روز اوّل در افتتاح این انجمن یاد آور شده بود که قرن بیستم یکی از آشفته ترین و پرچالش ترین و در عین حال بارور ترین ادوار تاریخ فرهنگی ایران بوده است و به راستی شایسته و زیبنده است که ایرانیان به هرگروه و دسته ای تعلّق داشته باشند با آشنایی دقیق و ارزیابی صحیح میراث فرهنگی ای که ایران در قرن مورد بحث بجا نهاده در راه ساختن فرهنگ درخشنده تر، عالی تر و انسانی تر فردا دست

همکاری و یاری بهم دهند.

نقشی که جامعهٔ بهائی در قرن بیستم میلادی در بلند آوازه کردن نام ایران و ایرانی در سراسر جهان و نیز حرکت دادن کشور به سوی تجد و تمدن داشته، و نیز مشارکتش در نوسازی فرهنگی و غنی کردن آن با آثار ادبی و هنری خود و نیز در ترویج افکار اجتماعی مترقی چون تساوی حقوق زن و مرد انکارناپذیر است. کیست که بتواند تابندگی و فروزندگی شخصی چون طاهره قرّة العین را در امر نهضت زنان و تجد دخواهی نادیده گیرد؟ کیست که قادر باشد تأثیر میرزا عبدالله معلم را در موسیقی کلاسیک ایران و نفوذ مشکین قلم را در خطّاطی و "نقّاشی خطّ" مسکوت گذارد؟ چگونه می توان مر تبت بلند ابوالفضل گلپایگانی را در مباحث دینی و کلامی و کمال شاعری گویندگانی چون نعیم و عندلیب و و رقا را به به بو ته فراموشی سپرد؟ امّا سؤالی که در اینجا مطرح می شود این است که آیا وقت آن نرسیده که دیوار وهم ها و بد فهمی ها که جامعهٔ اکثریّت را از اقلیّتهای دینی چون بهائیان جدا کرده است، هرچند به ظاهر از دیوار برلن سخت تر و سنگین تر می نماید، فر و ریخته شو دو پرده های تعصّبات ناسنجیده و عقائد پیش اندیشیده که چشم ها را از دیدن و گوش ها را از شنیدن باز داشته به کنار رود؟

کمیتهٔ اجرائی انجمن ادب و هنر بسیار ممنون و مدیون محبّت هنر مندانی است که مانند آقای جلال اخباری، استاد رحمت الله بدیعی و خانم پریسا بدیعی (ذبیحی مقدّم) و همنو ازان ایشان او نیز آقایان امان الله موقن و نوید باستانی و دیگران در برنامه های هنری این دوره نقش بارز ایفاکر دند و بی گمان وجد

۱- استاد رحمت الله بدیعی از کودکی نواختن ویلون را یاد گرفت، سپس در کنسرواتوار طهران به تحصیل موسیقی اروپایی پرداخت. ضمناً در مکتب استاد ابوالحسن صبا موسیقی ملّی را فراگرفت. پس از اخذ لیسانس از هنرستان عالی موسیقی، ضمن همکاری با ارکسترهای بزرگ ملّی، به عنوان کنسرت ماستر و سولیست همکاری داشت. در زمان ارزش یابی از طرف فرهنگ و هنر به درجهٔ اوّل هنر (دکترا) نائل شد. وی سفرهای متعدّد به ممالک مختلف برای شناساندن موسیقی ملّی انجام داد و علاوه بر ویلون با نواختن کمانچه و غژک و قیچک اَشنایی کامل دارد. استاد بدیعی بیست و دو سال پیش در هلند سکونت کرد و در ارکستر سمفونی آنجاکار هنری خود را دنبال کرد و ایشان به تدریس موسیقی ایرانی (ویلون) نیز در اَلمان اشتغال دارد.

<sup>●</sup> دکتر جلال اخباری سالها در خراسان (مشهد) سرپرستی گروه موسیقی رادیو خراسان و هنرستان موسیقی ملّی آن استان را به عهده داشت و به آموزش شاگردان متعدّد پرداخت. در دانشگاه فردوسی (مشهد) زبان و ادبیّات فرانسه را آموخت. ایشان از سال ۱۹۷۸ تاکنون در فرانسه اقامت دارد و از ۸ سال پیش سرپرستی بخش موسیقی کهن را در هنرستان عالی فرانسه به عهده دارد.

بانو پریسا بدیعی (ذبیحی مقدّم) (فرزند استاد رحمت الله بدیعی) از نه سالگی به نواختن پیانو و ویلون پرداخت و نزد پدر خود با گوشههای موسیقی ایرانی آشنا شد که با صدای گرم خود آنها را اجرا میکند. بانو پریسا مقیم آلمان است و در آن کشور به تدریس پیانو و ویلون اشتغال دارد.

<sup>●</sup> آقای کمال مظلومی از نوجوانی در ایران به آموختن ویلون پرداخت. در سال ۱۹۷۴ برای تحصیل به آلمان آمد و همزمان به فراگرفتن موسیقی اروپایی (ویلون) پرداخت و ایشان در بسیاری از فستیوالها با گیتار و سنتور برنامه اجراکرده است.

و حال و شور و نشاطی کم سابقه به این انجمن بخشیدند لطفشان مشکور باد و زحمتشان مأجور.

کمیته هم چنین سپاسگزار آقای عنایت الله صادقیان است که در دو شب پیاپی شرح احوال و نمونهٔ آثار نادر نادرپور و فریدون مشیری، دو شاعر بزرگ معاصر را به استحضار حاضران رساندند. هم چنین دیگر مجریان برنامه ها و ناطقان جلسات و دو جوان عزیز پر مهر و وفا آرا که به ادارهٔ وسائل فنّی و ضبط صوت پرداختند شاکر است و بالاخره از خانم فردوس روشنگه (ثابت ایمانی) صمیمانه قدردانی میکند که با صبر و شکیبایی کودکان ارجمند ما را خط فارسی آموختند و طیّ چند روز کوتاه، آنان را برای کسب معارف ایرانی و بهائی به راه انداختند.

علاوه بر مسؤولان محترم و مكرّم لندگ خصوصاً آقای دكتر حسین دانش و خانم سیما و آقای دكتر بهروز ثابت و خانم رؤیا نجفی و همكاران ایشان باید از لطف و توجّه مخصوص آقا و خانم جوانمردی قدرشناسی كردكه سفره را به طعام های گوارا آراستند و به گفتهٔ شاعر كه «در دل دوست بهر حیله رهی باید كرد» همگان را خشنود و كامیاب كردند."

تشکّر انجمن ادب و هنر کامل نمی شود مگر آنکه از یکایک شما عزیزان که گاه از راه های دور به این نقطهٔ مهجور آمده و انجمن را به حضور خود زینت داده اید با حقّ شناسی یاد کنیم. خدای بزرگ و بخت مساعد را هم شا کریم که در طی این روزها درخشش آفتاب و لطافت هوا و طراوت مناظر، خاطرهٔ محیط لندگ را در خاطر دوستان فراموش ناپذیر کرد. ضمناً در این ایّام دوستی های گذشته تحکیم شد و دوستی های تازه ای نیز پیوندگرفت.

یکی از عزیزان حقّ داشت که این دوره را دورهٔ "اشکها و لبخندها" لقب داد. این عنوان خصوصاً وقتی مصداق می یافت که خانم م. یز دانی در سخنرانی یادماندنی خود د کری از حماسهٔ بی مانند بهائیان ایران در فعالیّتهای آموزشی و فرهنگی، و خدمات روحانی خود به میان می آوردند و ضمناً با گفتگو دربارهٔ رسالهٔ تحقیقی خود راجع به انعکاس مشروطیّت ایران در آثار بهائی نشان دادند که چه حماسه آفرینانی در دشوار ترین شرائط زندگی در مهد امر الهی به کار پژوهش و تعلیم و تعلّم مشغولند که نمونهٔ آثار شان هر شنونده و بیننده ای را به تحسین وا می دارد.

در خاتمهٔ سخنانم برای همهٔ شما عزیزان بازگشتی مقرون به سلامت و خوشی آرزو میکنم و امیدوارم که اگر منقصتی در برنامه و برگذاری این انجمن دیدید مسکوت نگذارید وکتباً یا شفاهاً به اطّلاع اعضای کمیتهٔ اجرائی برسانید که هدف ما بیگمان در وهلهٔ اولیٰ رضای شماست.

هماره شادكام باشيد و سرزنده. به امّيد ديدار شما در سال آينده.

۲- آقایان رامبد هاشمی و پویا ایرانمنش.

۳- ناطق ضمناً از سه هنرمند عزیز آقایان: تورج جهانگیرلو، امانالله موقن و بانوی ایشــان کــه نــمایشگاهی از آثــار هنری خود ترتیب داده بودند اظهار امتنان کرد.

# آشنایی با نویسندگان\*

## دكتر شاپور راسخ

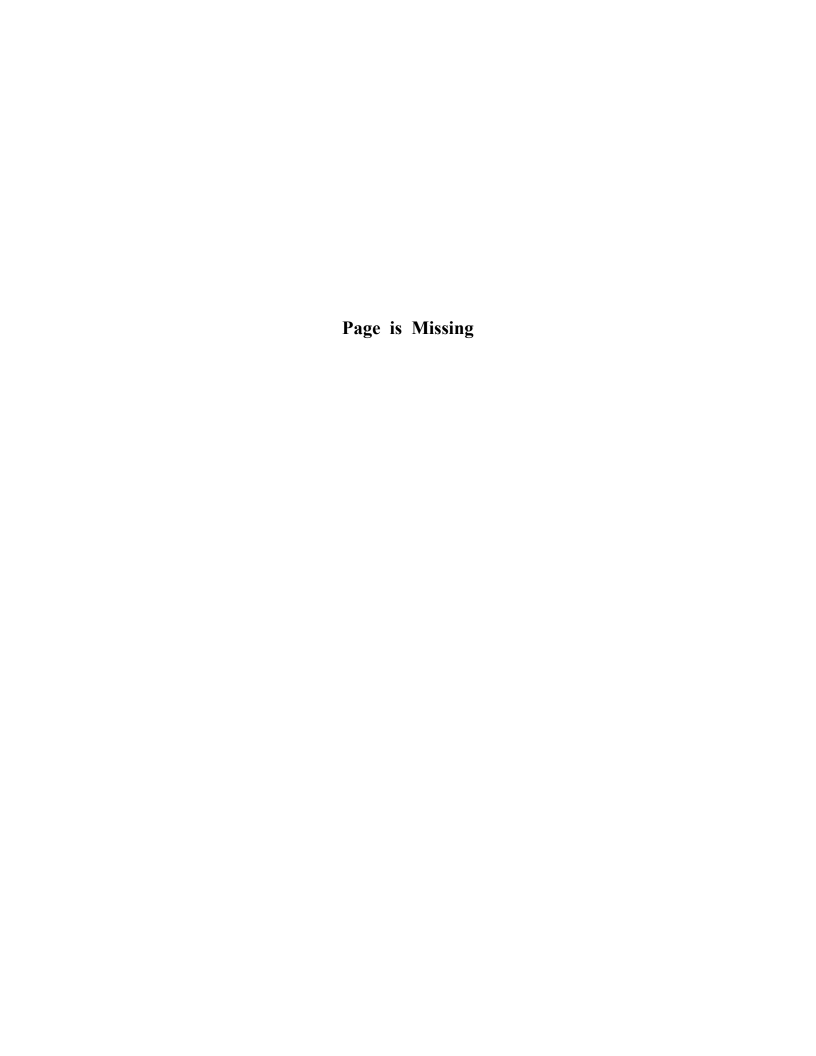
دکتر شاپور راسخ استاد پیشین دانشگاه طهران در رشتهٔ جامعه شناسی و مشاور کنونی یونسکو در امور تربیتی است. دکتر راسخ پس از پایان تحصیلات خود در دانشگاه طهران در رشتهٔ ادبیّات فارسی، در دانشگاه ژنو سویس در رشتهٔ علوم اجتماعی به تحصیل پرداخت و در همان دانشگاه رسالهٔ پایان نامهٔ تحصیلی خود را گذراند. از تألیفات دکتر راسخ می توان آثار زیر را نام برد: مقدّمه بر جامعه شناسی ایران؛ تعلیم و تربیت در عرصهٔ جهانی تا سال ۲۰۰۰ Wordwide و تربیت در عرصهٔ جهانی تا سال ۲۰۰۰ Perspectives of Education, Wordwide (به فرانسه و انگلیسی)؛ نگاه هایی به آموزش سواد Perspectives of راسخ صاحب مقالات فراوان اندور نشریّات مختلف از جمله: سخن، نگین، و مجلات بهائی مثل: پیام بهائی و عندلیب و خوشه هائی از خرمن ادب و هنر است.

دکتر راسخ همچنین سرایندهٔ اشعار دلانگیز و لطیفی است که برخی از آنها بطور پراکنده در نشریّات گوناگون به چاپ رسیده است.

## دكتر يدالله رؤيايي

دکتر یدالله رؤیایی شاعر معاصر تحصیلات متوسّطه را در دامغان زادگاه خود به پایان آورد و تحصیل رشتهٔ حقوق را در دانشگاه طهران تا اخذ درجهٔ دکتریٰ ادامه داد. وی به خاطر فعّالیّتهای سیاسی خود قبل از انقلاب چند بار دستگیر و تبعیدگردید. دکتر رؤیایی از سال ۱۳۵۴ در فرانسه بسر میبرد.

به ترتيب حروف الفباء.



رؤیایی در عرصهٔ شعر نو چهرهٔ معروفی است. او و چند تن از پیشگامان شعر نو نظریّهٔ "شعر حجم" راکه به نظر خود پاسخی به نیاز هنری شعر میدانستند عرضه داشتند و به این ترتیب راهی تازه در زمینهٔ شعر نیمایی گشودند. شعر حجم در سالهای اخیر توجّه نوسرایان ایران و برجسته ترین گویندگان شعر نیمایی را به خود جلب کرده است.

نمونه های شعر دکتر رؤیایی را در صفحات ادبی مجلّات فارسی زبان فراوان دیده ایم. سوای آن چند مجموعهٔ شعر از او به نام های زیر نشر شده است: بر جاده های تهی (۱۳۴۰)؛ شعرهای دریایی (۱۳۴۶)؛ دلتنگیها (۱۳۴۷)؛ از دوستت دارم (۱۳۴۷)؛ لبریخته ها (۱۳۶۹)؛ مفتاد سنگ قبر (۱۳۷۷).

از آثار او به نثر می توان کتابهای زیر را نام برد: هلاکت عقل به وقت اندیشیدن (۱۳۵۷)؛ از سکّوی سرخ (مسائل شعر).

برخی از آثار او به زبانهای دیگر از جمله فرانسه، انگلیسی، اسپانیایی و سوئدی نیز ترجمه شده است.

## دكتر حشمت مؤيّد

دکتر مؤیّد پس از پایان تحصیلات در دانشکدهٔ ادبیّات طهران به آلمان رفت و از دانشگاه گوتینگن در رشتهٔ شرق شناسی به اخذ درجهٔ دکتریٰ نایل شد. پس از چند سال تدریس در دانشگاه ناپل ایطالیا به دعوت دانشگاه هاروارد به امریکا رفت و استادی بخش مطالعات ایرانی را بر عهده گرفت. وی در همین سمت از سال ۱۹۶۶ در دانشگاه شیکا گو به تدریس و تحقیق اشتغال دارد.

استاد مؤیَّد عضو هیأت تحریریهٔ مجلّهٔ *ایرانشناسی و* صاحب مقالات متعدّد در آن نشریّه و سایر انتشارات ایرانشناسی است.

## دكتر فرزانه ميلاني

دکتر فرزانه میلانی در سال ۱۹۷۹ در رشتهٔ ادبیّات تطبیقی از دانشگاه کالیفرنیا فارغ التحصیل شد و رسالهٔ دکترای خود را دربارهٔ فروغ فرخزاد زیر عنوان: Forough Farrokhzad: A Feminist Perspective گذراند که تحقیقی در آثار پیشگامان زن در عرصهٔ شعر فارسی بود. وی مدّتی تدریس ادبیّات فارسی را در دانشگاه کالیفرنیا در لوس آنجلس بر عهده داشت و در حال حاضر استاد بخش "مطالعات در بارهٔ زن و جنسیّت" در دانشگاه ویرجینیای امریکا میباشد. دکتر میلانی مؤلّف آثار متعدّد به فارسی و انگلیسی است از جمله: Veils and میباشد. دکتر میلانی مؤلّف آثار متعدّد به فارسی و انگلیسی است از جمله: Words: The Emerging Voices of Iranian Women Writers و ایران " (۱۹۹۲)، و Words: The Emerging Voices of Simin Behbahani و سروده های منظوم دکتر فرزانهٔ میلانی در سالهای اخیر در مجلّات گونا گون مثل: نیمهٔ دیگر، پر، برآیند، دانشجو و غیره چاپ شده است.

### دكتر فريدون وهمن

استاد بخش ایرانشناسی دانشگاه کپنها گ، تحصیلات خود را در دانشگاه طهران، و سپس دانشگاه های کپنها گ و لندن به پایان رسانده و رساله دکترای خود را که تحقیقی دربارهٔ متنی کهن به زبان پهلوی است با اساتید این دو دانشگاه گذرانده است. این رساله بعداً توسط کرزن پرس لندن زیر عنوان: Araay Wiraz Namak, اساتید این دو دانشگاه گذرانده است. این رساله بعداً توسط کرزن پرس لندن زیر عنوان: The Iranian Divina Commedia ردا ویراز نامه، کمدی الهی ایرانی منتشر شد (۱۹۸۳). از تألیفات دکتر وهمن می توان به آثار زیر اشاره کرد: دیانت زردشتی (طهران ۱۹۷۱)؛ فرهنگ مردم کرمان (طهران ۱۹۷۳)؛ دیوان سلمان ساوجی بر اساس نسخهای کهن به خط عبری در کتابخانهٔ سلطنتی کپنها گ (طهران ۱۹۷۶)؛ دیوان سلمان ساوجی بر اساس نسخهای کهن به خط عبری در کتابخانهٔ سلطنتی کپنها گ (طهران ۱۹۷۶)؛ گارنیک آساطریان دانشگاه ایروان) که در سالهای ۱۹۸۸ تا ۱۹۹۴ به زبان انگلیسی توسّط آکادمی علوم دانمارک منتشر شده است. سوای آن وی مؤلّف دو جلد فرهنگ: فارسی/دانمارکی و دانمارکی/فارسی

مقالات دکتر فریدون و همن در دانشنامهٔ ایرانیکا، انسیکلوپدی بـزرگ دانــمارک، و مجلات و نشریّات ایرانشناسی و نیز خوشه هائی از خرمن ادب و هنر و پیام بهائی به طبع رسیده است.

## مينا يزداني

مینا یزدانی تحصیلات خود را تا سال چهارم پزشگی در دانشگاه پهلوی شیراز ادامه داد ولی پس از انقلاب فرهنگی همراه با صدها دانشجوی بهائی دیگر که از دانشگاههای ایران اخراج شدند او نیز از تحصیل در رشتهٔ مطلوب خود محروم ماند. وی اکنون به تحقیق در دورهٔ قاجاریّه که ظهور آئین الهی در آن زمان رخ داد رو آورده و بطور مکاتبهای در رشتهٔ علوم انسانی با دانشگاه ایندیانا تحصیل میکند.

## نشریّات انجمن ادب و هنر

| دورة عندليب                          | ۱- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۱)               |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------|
| دورة مصباح                           | ۲- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۲)               |
| دورة طاهره                           | ۳- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۳)               |
| دورة قلم اعلىٰ                       | ۴- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۴)               |
| دورة ورقا                            | ۵- خوشههائي از خرمن ادب و هنر (۵)               |
| دورهٔ بیان                           | ۶- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۶)               |
| دورة نبيل اعظم                       | ۷- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۷)               |
| دورهٔ حاجی میرزا حیدر علی اصفهانی    | ۸- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۸)               |
| دورة سمندر                           | ۹- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۹)               |
| دورهٔ فیضی                           | ۱۰- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۱۰)             |
| دورة ولايت                           | ۱۱- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۱۱)             |
| دورهٔ ادب و فرهنگ ایران در قرن بیستم | ۱۲- خوشههائی از خرمن ادب و هنر (۱۲)             |
| بهكوشش ابوالقاسم افنان               | ١٣- چهار رسالهٔ تاريخي دربارهٔ طاهره قرّة العين |
| برگزيدهٔ اشعار فرهمند مقبلين         | ۱۴- نغمههای الهام                               |
| اثر بهاءالدين محمّد عبدي             | ۱۵- صد شاخه گُل                                 |
| مجموعهای از شاهکارهای مشکین قلم      | ۱۶-مشکین قلم هنرمند خطّنگار قرن نوزدهم          |
| مجموعة اشعار دكتر امينالله مصباح     | ١٧-گنجينة امين                                  |
|                                      | ۱۸- رسالهٔ بازخوانی قطعات مشکین قلم             |
| نوشتهٔ ف- بهگرا                      | ۱۹- داستانهایی از تاریخ بهائی به فارسی آسان     |

KHOOSH-I-HÁ'I AZ KHARMAN-I-ADAB VA HONAR (12) Proceedings of a Seminar on Persian Arts and Letters in the Twentieth Century Society for Persian Arts and Letters, Landegg Academy, Switzerland Published by 'Aşr-i-Jadid, Darmstadt, Germany First edition 157 B.E. - 2000 A.D.

ISBN 3-906-726-01-4

# <u>KH</u>OO<u>SH</u>-I-HÁ'I AZ KHARMAN-I-ADAB VA HONAR

12

Proceedings of a Seminar on Persian Arts and Letters in the Twentieth Century

> Society for Persian Arts and Letters Landegg Academy CH-9405 Wienacht/AR, Switzerland

